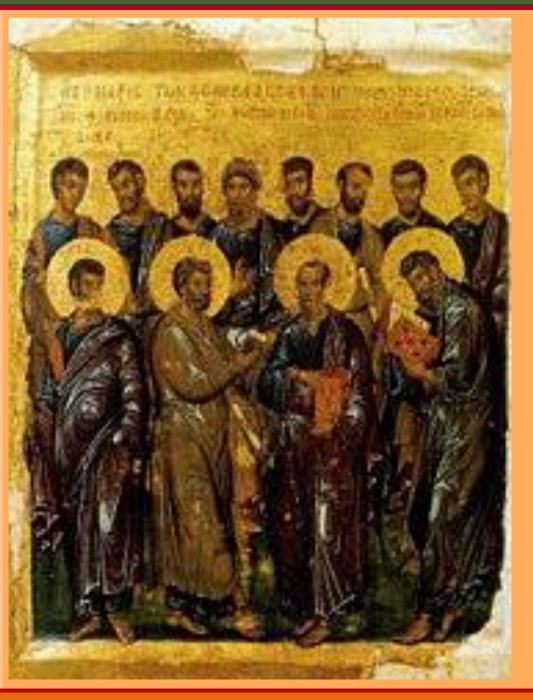
## ملفات الكتاب المقدس

طبعة ثانية مجددة

السنة الرابعة: ت١ ٢٠٠٣







### افتتاحية

#### الحتوي

- افتتاحية: ... ما يقوله الروح للكنائس
- الاب بيوس عفاص غلاف ٢
  - مقدمة الطبعة الثانية المجددة كلمة الناشر يا لها من ملفات!
    - ايام حداثة الكنيسة
- - كنائس بولس فيليب كريزون
- - ه کنائس بطرس
- کنائس متی
- ماري-كلود ماكييفيج
  - ه کنائس یوحنا
- مارك ديبريك
- **الوسطية**: على طرقات الامبراطورية الرومانية آن سوبا ١٥-١٨
  - مسيحيون ويهود
- موريس أوتابي
- سفر اعمال الرسل: هل هو تاريخ؟
- جوزيف ستريكر في خدمة الجماعات: الخدام
- 77 جان شیفیار د
  - الافخارستيات الاولى
- 44 استيفان او لارد
  - ورقة عمل: اساقفة، شيوخ، شمامسة في الرسائل الراعوية
- جان شيفيارد
- الافخارستيا في القون الثابي الديداكيه/يو ستينس
- فرق بيبلية: الكنيسة، جسد المسيح وعروسه
- فيليب كريزون
  - الغلاف الاخير: كيف نكتب الانجيل لعصرنا اسطفان شربنتييه
    - صورة الغلاف: الرسل الاثني عشر متحف بوسكين – القرن ١٤

ملفات

الكتاب المقدس

(۱٤) كنائس البدايات

مركز الدراسات الكتابية

#### ما يقوله إلروح للكنائس

بعد ان يكون شعب ما قد استقر في ارضه، وتوطدت اوضاعه، وراح ينعم بالحرية والسلام... يميل الى اعادة قراءة تاريخه ليجد ما يؤسس معنى وجوده بعمق، وما يحمله على عيش حاضره بالشكر، وما يدعم رؤياه وتطلعاته الى مستقبل يتمناه يكون اكثر اشراقًا. وهكذا كانت الحال مع بني اسرائيل حين اعادوا قراءة تاريخهم في ضوء خبرهم الايمانية بيهوه الذي اخرجهم من ارض العبودية.. فكان الخروج بمثابة الحدث المؤسس للايمان. وهكذا ايضا اعاد المسيحيون الاولون قــراءة حياهم وخبراتهم الروحية، ضمن الجماعات المنتشرة في فلسطين وحوض البحر المتوسط، فيَ ضوء ايماهم بالمسيح القائم... وهكذا كانت القيامة الحدث المؤسس للإيمان المسيحي.

وستعيش الجماعات المسيحية الناشئة، طيلة سنوات، ايمانها بالرب القائم وتشهد له بألف شكل وشكل، قبل ان يُقدِم بعض الكتّاب على وضع مؤلفات تعكس هذا الايمان وتعمّق مفاهيمه وانعكاساته ومتطلباته في حياة الجماعات آلتي توجهت اليها هذه الكتابات – وليس من أقلها شأنا رسائل بولس التي كانت اولي الكتابات المسيحية، قبل ان يكتب مرقس انجيله بحوالي عشرين عاما! دوّن ان ننسى ان كلاً من الاسفار الــ ٢٧ التي تؤلُّفُ العهد الجُدَيد، هو ۚ في حد ذاته ۚ "انجيل" يعكُّس بشرى يُسوع المُوجهة الى اناسُّ حرّكهم الروح فجعل منهم تلاميذٍ؛ كما يعكس كنيسة يسوع التي عاشت بشراه وشهدت له ضمن جماعات حية، مؤلّفة من يهود ووثنيين، كنيسة عرفت كيف تجعل البشرى تتأصل في امـــاكن مختلفة وتتجذر في حضارات عديدة وتقرّب بين اناس من اعواف واجناس وطبقات وتقاليد متباينة... ومن هنـــا كـــان اللون المميز الذي اتخذته كل جماعة، وقد عكس وجهاً ليسوع يحمل سمات تلك الجماعة/الكنيسة؛ وانعكس هذا الوجه بالتالي في كل من هذه المؤلَّفاتُّ التي انتسبت الى بعض الوجوه البارزة..

الا ان لوقا سيبقى الانجيلي الوحيد الذي اعطى لانجيله امتدادا عبر "اعمـــال الرسل" الذي بدا وكأنه سفر "بدايات الكنيسة". ولكننا نخطئ اذا اعتبرناه تاريخا للبدايات! فهو انما عكس ايمان الجماعة التي ينتمي اليها، في اطــــار رواية توحــــي بألها تارخ محض، وتوهم بان كاتبها مجرد مؤرخً! في حين نعلم انه مؤرخ مؤمن، يعيد قراءة التاريخ بأعين الايمان! ففيما رسم لوحة نموذجية عن البدايات، وجّه قرّاءه في الثمانينات الى ما ينبغي ان تكون عليه كنيستهم مـن سمات ومواصفات، مطالبا اياها بان تتجاوز ضعفها وتردداها وتتغلب علىي انقساماها، لتصبح كنيسة شاهدة للمسيح الحي الساكن في وسطها.

الا ان كنيسة البدايات هي، منذ البداية، كنائس عديدة وحّدها الروح الذي اقام يسوع وحل في المؤمنين ونطق بمم، وما زال بعد الفي عام، ينطق ويعمل عبر كنائسنا، على اختلافها، سواء انتسبت الى بولس او مرقس او متى او لوقا او يوحنا او بطرس.. ام ارتقت الى القدُّس او روما أو أنطاكيةً أو الاسكُّندرية أو القسطنطينية أو بابل او اتشميازين. فاذا كانت البدايات قد اتسمت بالعفوية والديناميكية والشهادة الصَّافية... فَلَكُم ينبغي على جماعاتنا المسيحية، اليوم، ان تصغي الى نداء الروح وتجعل من الشهادة للمسيح في بلدانها اولى الاولويات... عسى تعطي كنيستنا في العراقُ اذنا صاغية الى نداء الروّح، فتكون شاهدة بليغة للمسيح في مجتمعنا العراقي الجديد!

الأب بيوس عفاص

الموصل في ۲۵ إيلول ۲۰۰۳

مجلة تصدر بالفرنسية، خمس مرات في السنة، ومنذ عام ١٩٨٤، بإدارة الخدمة البيبلية "إنجيل وحياة" وهي تقدم في كل عدد احد المواضيع البيبلية الهامة من العهدين القديم والجديد، وذَّلك بأسلوب علمي مبسط، بمدفّ تسهيل قراءة الكتاب المقدس وجعله في متناول المؤمنين. يساهم في تحريرها عدد من المتخصصين في العلوم البيبلية. ويسعى مركز الدراسات الكتابية في الموصل الى تعريب عدد من هذه "الملفات" حدمة لطلبته ورواده.

السنة الرابعة تشرين الاول سر۲۰۰

طبعة ثانية مجددة تشرين الثاني ٢٠٢٠

## ملفات الكتاب المقدس



# كنائس البدايات

بعیم عدد من|لاختصاصیین نعریب: الربجبرائیل شمامی





#### مقدمت الطبعت الثانيت المددة

السنة الرابعة ٣٠٠٢

مع الملف ١٤ تكون دار بيبليا للترجمة والنشر قد أتمت السنة الرابعة من مسيرة "ملفات الكتاب المقدس" لعام ٢٠٠٣، عام سقوط النظام وبداية الفوضى في العراق، وقد تسببت بويلات ومآس، وعلى اكثر من صعيد، بلغت ذروتها مع احتلال داعش الغاشم الذي اسفر عن تهجير قسري لمسيحيي الموصل وسهل نينوى الذين سبق لهم ان عانوا الكثير من الابتزاز والخطف والاغتيال على مدى سنوات...

أربعة ملفات كانت قد ظهرت عام ٢٠٠٣ بانتظام: فكانت البداية مع "أناجيل الطفولة"، هذا الموضوع الرائع الذي لكم كنا نجهل انه كان، في فاتحة إنجيلي متى ولوقا، مدخلا لاهوتيا الى سر يسوع، هو الذي لم تتجل هويته الكاملة الا في القيامة، وعلى ضوئها دبجت تلك النصوص التي تقول منذ البداية ان يسوع الناصري هو المسيح، بن داود، ابن الإنسان، ابن الله...

وتلاه الملف عن القديس بولس ليطلعنا على مسيرة ذاك الفريسي الغيور الذي كان قد اعتبر من الواجب عليه ان يقاوم اسم يسوع الناصري، وقد جعل المسيحيون منه مسيحا! ولم يكن يدري ان على المسيح ان يعاني الالام فيدخل الى مجده... ومنذئذ، انقلبت حياته رأسا على عقب: من مضطهد الى رسول ينادي بجرأة بقيامة الرب...

اما الملف في سفر يونان، فكان لكثير من القرّاء وما زال قصة تاريخية جرت أحداثها في نينوى التي كانت قد سقطت عام ٦١٢ قبل ان يدون هذا السفر الرائع، كونه أطروحة وأمثولة لاهوتية للتأكيد على ان يهوه هو اله كل الشعوب، وان رحمته لا حدود لها...

وها هي السنة الرابعة تختم بالملف في "كنائس البدايات"، وقد رسم ملامح كنائس، أي جماعات مسيحية نشأت في فلسطين وحوض البحر الأبيض المتوسط وحتى روما، قلب الإمبراطورية الرومانية، وقد ترسخ لديها الايمان بالمسيح القائم، بقوة الروح القدس الذي ذكرها بكل ما كان يسوع يقوله...

#### إحباءنا القراء، قدامى وجددا،

لن أمَلُ من القول بان لكم في "ملفات الكتاب المقدس" فرصة فريدة لاكتشاف المضامين العميقة التي حملتها وتحملها لتسليط الأضواء على نصوص يجب ان تفَسَر وتؤوّل وتؤوّن! فبعد ١٤ ملفا في مواضيع بيبلية شيقة وهامة، على مدى أربعة أعوام، انتم على موعد في نهاية عام الذكرى العشرين على ظهورهامع الملفات الاربعة للسنة الخامسة(١٥ - ١٨)، وبها نكون قد أتممنا المشروع الذي كنا نمتي النفس بإنجازه في سنتين، وها هو يُنجَز باقل من سنة!!

مع تحيات دار بيبليا للترجمة والنشر

كلمة الناشر

يا لها من ملفات!





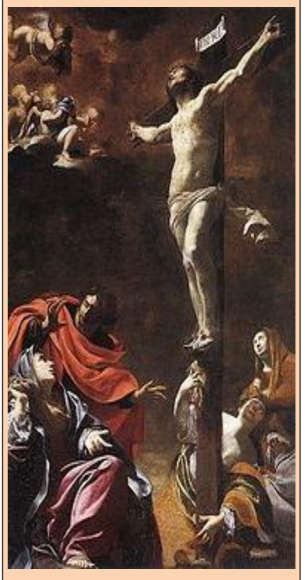
الرببوسعفاص

عنكاوا، في١٠ ت٢٠٢٠.

# الملف 12 المقرس الملف 12 الملف الملف 12 الملف 1

### ايام صداتة الكنيسة

ثلاثة أجيال تفصل بين موت يسوع عام ٣٠ وبين اعتراف الإمبراطور قسطنطين بالمسيحية عام ٣١٣ (مرسوم ميلانو). لقد كان للجيل الأول -موضوع هذا الملف- انتشار واسع. ما هي الخطوط العريضة لبدايات الكنيسة؛ كيف ستنتشر جماعة أورشليم الصغيرة حول شرق البحر الأبيض المتوسط؛



صلب السيد المسيح بريشة سيمون فويت، كنيسة يسوع، جنوة - ١٦٢٢

من السهل علينا، نحن الذين تفصلنا مسافة عن الاحداث، أن نطلق وصف "البدايات" على هذه الحقبة الممتدة من عام ٣٠ إلى عام ١٠٠ هذا التاريخ التقريبي لاختتام العهد الجديد. وكان ينبغي بالأحرى التحدّث عن كنيسة التواصل. إذ لم يكن لمعاصري تلك الحقبة شعور بولادة ديانة جديدة. فقد اعتبرت السلطات الرومانية هذه الظاهرة المسيحية شيعة يهودية، وظلت طويلاً تجهل ما يشكل اصالتها. أما اليهود، وهم أبعد من أن يكونوا ضمن ادارة دينية موحدة، فقد رأوا في تلك يكونوا ضمن ادارة دينية موحدة، فقد رأوا في تلك الجماعة غصنا اضافيا في شجرة الديانة اليهودية، في حين اخذ المسيحيون وقد حملوا في البداية اسماتيا عيمشون إيماهم بالمسيح في رحم الديانة اليهودية.

#### في رحم اليهودية

إذا كانت لفظة "الكنيسة" آتية من الكلمة اليونانية "EKKLESIA" (ايكليزيا) بمعنى الدعوة إلى الاجتماع، (راجع اعمال الرسل ٢٠:٩)، غير أن مفهوم "الكنيسة" يستقي مصدره من تاريخ اليهود. لقد رأى المسيحيون الأولون في الكنيسة امتداداً للشعب الذي دعاه الله في البرية في زمن الخروج ( اعمال الرسل ٢٠ . ٣٨). فالكنيسة ولدت رسمياً في عام ٣٠. ولكن مؤلف سفر أعمال الرسل لا يستخدم لفظة "الكنيسة" إلا بعد ١١٠ (في قصة حنانيا وسفيرة) ويستعملها من ثم، في اغلب الاحيان، لتسمية الكنائس المحلية، ويشير احياناً الى "كنيسة الله" بمعنى وحدة الكنائس، المحلية، ويشير احياناً بسيح.



وهكذا، على مدى جيل كامـل، ظـل الانتساب إلى اليهودية مسألة طبيعية. وقبل البلوغ، تدريجيا، الى خصوصية الهوية المسيحية، كان لا بد من عيش أزمات متتالية بين اتباع المسيح، من جهة، وبين السلطات اليهودية من جهة أخرى. وحدثت الأزمة الأخيرة بعد خراب الهيكل عـام ، ٧، حين حرم الربابنة الفريسيون المجتمعون في يافنة (وباليونانية تسمى جمنيا) تلاميـذ الناصري (انظر المقال ادناه: مسيحيون ويهود).

#### اوساط يهودية منفنحة

إن الأوساط الدينية التي عرفت المسيحية فيها أولى نجاحاتها، كانت دائما طرفا في منازعات عميقة مع كهنة الهيكل. وكانت البداية من الجليل: ذلك ان يسوع "الناصري" كان من هناك، كما كان تلاميذه أيضاً، وهم نواة جماعة أورشليم. فالجليل منطقة اندماج عرقي وديني، قلما يحترم اناسها الارثوذكسية الصارمة في اليهودية، او كهنة الهيكل المتشبثين بالحرف. وكان أهل اليهودية، من الهيل، عتقرون أهل الجليل؛ ونعرف سؤال نثنائيل لفيلبس: "أمِن الناصرة يمكن ان يخرج شيء صالح"؟

اما المحيط الثقافي الثاني الذي أعطى أذناً صاغية لرسالة المسيح، فهو "المعمذانية" المعروفة خاصة عبر صورة يوحنا القوية. وهذه الحركة التي عكس سفر أعمال الرسل ( ١٩: ٢-٧) صلتها ببولس، كانت حريصة على الدعوة الى الاهتداء الحقيقي من القلب. اما المسيحية، فسوف تستعير من المعمذانية انتباهها إلى الصغار والمنبوذين، ومعارضتها لمفهوم الشعب المختار.

لكن الفريق الأكثر تأثيراً، فكان فريق الهيللينيين، أولئك اليهود الذين تبنوا الثقافة واللغة اليونانيتين، وشكلوا في حوض البحر الأبيض



استشهاد اسطفانس،

#### بريشة را مبرا نت (متحف ليون - فرنسا (١٦٢٥)

المتوسط حالية حية ومنفتحة. وكان الهيللينيون، في مجامعهم، يقرأون الكتاب المقدس باللغة اليونانية: الترجمة السبعينية. وكثيرًا ما استشهد العهد الجديد هذه الترجمة.

ويعارض الهيللينيون سيطرة الهيكل ويقاومون كهنته. وعرفت الجماعة المسيحية الأولى التي وُجد فيها إسطفانس، اضطهادها الأول الذي دبرته ضدها سلطات الهيكل حوالي عام ٣٦ (اعمال الرسل ٢٠٨٦ ). ومن ثم اخذ هيللينيون، بقيادة فيلبس، يحملون الكلمة خارج اورشليم وفلسطين، متوجهين في خطابهم إلى مواطنيهم اليهود في الشتات (اعمال الرسل ٨:٥-٥).

#### جرأة انطاكية

كان للهيللينيين ايضا، من أصل قبرصي وقيريني، حرأة القيام بخطوة كبيرة، نحو عام ٤٣، في انطاكية: فقد ذهبوا الى أبعد من جمهور اليهود الاعتياديين، مخاطبين الوثنيين "اليونان" ( اعمال الرسل ١١١٩-٢٦). ونتجت عن ذلك اهتداءات كثيرة. وهكذا اجتاز كلام المسيح حدود الديانة اليهودية، ولم يعد تلاميانة اليهودية، ولم يعد تلاميانة اليهودية، ولم يعد

الاميراطور اغسطس قيصر (٤٧٠،م – ١٤٠٤)

بيهوديتهم، فكان من الضروري اختيار اسم لهم. وهكذا اتخذوا في إنطاكية اسم "المسيحيين" (باليونانية: كرستيانوي). منذ هذا الحدث الكبير، اخذ العالم الروماني، الواسع والحير، ينفتح على "المسيحيين". وكانت الكنيسة الأنطاكية هي التي أرسلت، يوما، برنابا وشاؤل للتبشير، باتجاه قبرص وآسيا الصغرى.

#### الامبراطورية الرومانية، عالم فسيح

كانت الحضارة الرومانية بعيدة كل البعد عن الخصوصية اليهودية، ولكن المسيحية اثبتت فيها شموليتها على وجه أفضل. ففي الوقت اللذي كان التبشير المسيحي ينتشر، كان العالم الروماني ينعم بالاستقرار السياسي والاقتصادي. وهو الذي منح السلام والحق والحماية العسكرية للجميع. وكان الإمبراطورية، اذ كان يحرر من كل طغيان محلي ويحارب الفساد ويسمع استغاثة كل مواطن. لذا، لم يكن إذن مدهشا أن تبدأ، منذ عهد أغسطس (٢٧ ق. م. - عدهشا لم يكريم تمثاله مدهشا أن تكريم تمثاله



#### جدول تاريخي محتمل لكتانات العهد الجديد

#### السنة المادة

- الرسالة الاولى الى أهل تسالونيقي
  - ٦٠ الرسالة الى فيلمون

الرسالة الى اهل رومة – الرسالة الى اهل فيليي الرسالة الى اهل غلاطية – الرسالة الاولى والثانية الى أهل قورنتس

- · ٧ انجيل موقس رسالة بطرس الاولى
  - ۸ انجیل متی رسالة یعقوب

الرسالة الثانية الى أهل تسالونيقي

الرسالة الى اهل قولسي

الرسالة الى اهل أفسس

٩ انجيل يوحنا – الرسالة الى العبرانيين

انجيل لوقا - اعمال الرسل

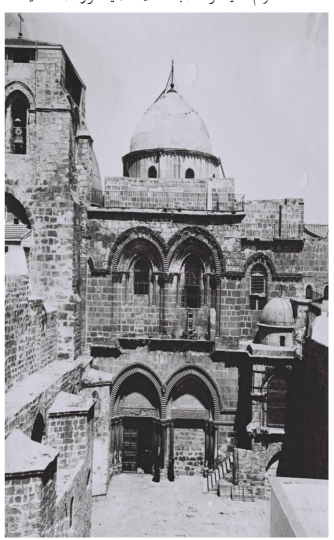
- ۱۰۰ رؤيا يوحنا [الديداكيه] رسائل يوحنا الثلاث
  - ١١٠ [رسالة اغناطيوس الأنطاكي] [انجيل توما]
- 1 1 رسالة الى طيطس الرسالة الاولى والثانية الى طيموثاوس
  - ۱۳۰ رسالة يهوذا رسالة بطرس الثانية

الا ان هذه العبادة لم تمنع حرية الانتساب إلى دين ما. وكان العالم الروماني مليئاً بالطروحات الدينية: لقد ظلت الديانات التقليدية (عبادة الطبيعة، آلهة الحصاد والماشية الخ..) حية في الريف، بينما تلاشت بسرعة في المدن، لألها لم تعد تعبر عن الحاجات الدينية لدى الناس. وفي هذا الزمن ظهر تدين حديد ذو أوجه مختلفة. وتمافت البعض على الفلسفة، والرواقية بنوع خاص، والبعض الآخر على على علم التنجيم. وجلب العبيد والجنود

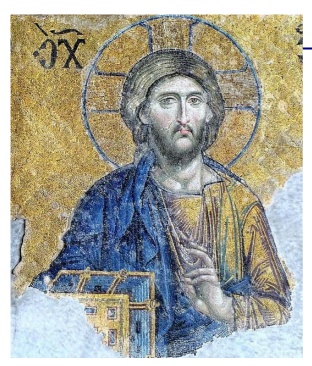
والموظفون من الشرق ديانات تكتنفها الأسرار الخفية، وعليها وضع عدد قليل من المختارين رجاءهم: الخالاص عبر اختبارات طقسية بدائية. وكانت العبادات الأكثر انتشاراً: العبادة المصرية لايزيس (Isis) والفارسية لميشرا (Mithra).

#### مواقف قوية وقرارات فعالة

سجلت المسيحية، بسرعة كبيرة، تميزها تجاه هذه الديانات. فلقد وضعت عاليا جدا احترام الحياة والمتطلبات الأخلاقية، ورفضت ديانة



كنيسة القيامة.. عام ١٨٧٢/ القدس



المسيح الضابط الكل – فسيفساء في كنيسة اجيا صوفيا/ اسطنبول

النحبة. وأكدت على المساواة الاساسية بين البشر أمام الله، في عالم مطبوع بالتفاوت في الاوضاع كان المعدَّل: عبد واحد لكل شخصين حرّين! ووطّدت بين أعضائها حياة اخوية متميزة. فأشرق يوم جديد على الصغير والضعيف وحيى العبد. والرسالة الأولى الى اهل قورنتس تبرز هذا اللقاء بين الثقافة الرومانية والكنيسة الفتية التي ما زالت يهودية. واستجدت تساؤلات: هل يجوز أكل لحوم مقربة للاصنام؟ هل يجب على العبد الهارب أن يرجع الى سيده؟ هل يجوز للمسيحيين أن يراجعوا المحاكم الوثنية؟ أية قواعد للعلاقات الجنسية؟

وكان اتساع المواقف التي ينبغي اتخاذها قد خلقت، في حدود عام ٤٨-٤٥ أول أزمة خطيرة بين المسيحيين استدعت مجمع أورشليم. وبالفعل، كان عدد الوثنيين المهتدين قد ازداد بسرعة. هل يجب إخضاعهم للشريعة اليهودية برمتها، مع الختان والمحرّمات الغذائية? وبالتالي كانت الغلبة لموقف بولس: ليس على الوثنيين الذين يرغبون في ان يكونوا مسيحيين، ان يصبحوا يهودا. وهكذا أزيجت العقبة الأخيرة في طريق البشير المسيحي لدى الوثنيين.

# الملف ١٤ المقدس المالية المال

## كنائس بولس\*



**بولس الرسول** ايقونة اثرية ، رسم الفنان بارتولوميو بولكاريني (١٣٥٠)

الجماعات التسي لنسا عنها افضل المعلومات، هسي التسي كتب لها بولس رسائله، بيسن الاعسوام ٥٠ و٢٥ تقريباً وواصل تلاميذ بولس تعليمه بالكتابة الى اهل قولسي وافسس، ومن ثم السي الكنائس التسي عهد بها الرسول الى طيموثاوس وطيطس.

إن ما جاء في سفر اعمال الرسل وفي كثير مسن رسائل بولس، يصدي، بشكل واسع، للمواجهات القوية بين بولسس وفريقه، وبين كنيسة اورشيليم "اليهودية المسيحية" التي يقودها يعقوب "أخو الرب". ففي نحو عام ٤٩ أقر محمع اورشليم المشهور (اعمال الرسل ١٥) مشروعية كرازة بولس، ولكنه، مع ذلك، شاء ان يفرض عليه نوعا من الرقابة (نزاع انطاكية مع بطرس، غلاطية ١-٢). وستكون خدمة بولس كلها متسمة بالعداء مع "اليهود"، ويقصد هي المسيحيين المتهودين. وفي نحو عام ٥٥ تشهد الرسالة الى غلاطية لقدرة بولس على أن يضمن للوثنيين تلقي الانجيل دون أن يمروا بالديانة اليهودية.

#### بعض ملامح هذه الكنائس

كان بوسع بولس، كمواطن رومايي مسن طرسوس، التحول بحرية في المدن الكبيرة. وفيها، بحسب رسائله، يكون قد أسس جماعات: في فيليي وتسالونيقي وقورنتس وافسس. ويتكلم ايضا سفر اعمال الرسل عن خدمته في انطاكية وقرس وميليطش. ومن وايقونية ولسترة وأثينة وطرواس وميليطش. ومن خلال الخارطة الوسطية في هذا الملف، يمكن بسهولة ملاحظة أشياء كثيرة: أولا التباعد الكبير بين الكنائس التي أسسها بولس، وكون الكثير منها يقع في الموانئ التي تسكنها شعوب متعددة يقع في الموانئ التي تسكنها شعوب متعددة واستطاع بولس، بفضل شخصيته القوية، السي حانب تحذره في الامبراطورية الرومانية، أن يتأقلم مع هذا الكم المتنوع من الشعوب.

(\*) للمزيد عن القديس بولس، متابعة الملفات ١٦، ٣٦، ٥٢ التي تسلّط الاضواء على هذا الرسول الكبير.





بازيليك القديس بولس خارج الاسوار — روما (بداياتها بين الاعوام ١٣٢٠ — ١٣٤١)

لدى إعادة قراءة كل التحيات التي تختم كل رسالة من رسائله، نستخلص انواعا من المعلومات حول المسيحيين الذين يكوّنون هذه الجماعات. فالغالبية العظمى تحمل أسماء يونانية أو لاتينية تشير الى أصلها الوثني. وبوسعنا أن نحصي قرابة ٢٠ اسما للرجال و ٢١ للنساء ومعظمهن يُحيّيهن بولس بصفة معاونات له. ونلاحظ ذكر "بيوت" يستطيع اصحابها استقبال الجماعات فيها (على سبيل المثال فيلمون ٢؛ ٢ قورنتس عنها (الكبيرة، وقد تحدث منافسات بين هذه المبيوت/المعابد كما في قورنتس. ويكشف مضمون البيوت/المعابد كما في قورنتس. ويكشف مضمون بعض الرسائل (على سبيل المثال: ١ قورنتس) عن ان هناك تجمعات بيتية تضم أناسا من طبقات

اجتماعية مختلفة جدا؛ وَلَكَم اعطى بولس توجيهات للأسياد كما للعبيد. ومن السهل علينا ان نتخيّل، على ضوء الصعوبات الاجتماعية الحالية، المشاكل الناجمة من جراء تعايش كهذا، في قلب مجتمع كانت فيه التراتبية بين الطبقات الإجتماعية أكثر قوة وقساوة.

#### الكنيسة والكنائس

لكي نرسم الملامح اللاهوتية العريضة للكنيسة الخاصة ببولس، علينا التمييز بين الرسائل الصادرة عنه شخصياً، وبين الرسائل التي حررها تلاميذه فيما بعد (راجع الجدول اعلاه). يبعث بولس بالرسالة الاولى والثانية "الى كنيسة الله التي في قورنتس"، او الرسالة الاولى (والثانية) "السي



#### جسه المسيح

في الرسائل السبع، يستخدم بولس صورة "الجسد" للحديث عن العلاقات التي توحّد المسيحيين في ما بينهم، وكأنه يستخدم لغة الرواقيين الذين يتصورون العالم مثل جسد كــبير، ولكل واحد فيه، مكانه. ويتوسع في هذه المقارنـة بين الجسد والاعضاء في ١ قورنتس ١٢. ولكن الاضفاءة الجديدة هي انه يتكلم عن "حسد المسيح": إذا كان المسيحيون يكوّنون "شـركة"، فهي شركة المسيح (١ قورنتس ١٠: ١٧؟ رومية ١١: ٥). ولكن هذه الصورة ليست تجريدية تماما، لأنما تتجذر في جسد المسيح الطبيعي: انه هذا الجسد من اللحم الذي صُلب، والذي حلَّ فيه من ثم روح الله ليقيمه. وهكذا يلعب بولس على معنى الكلمة المزدوج: حسد المسيح هو شخصه الحي، وبنفس الوقت هو تلك التركيبة التي ينعشها الروح، والمكوّنة من كل المعمَّذين المتحدين في المسيح.

وسوف يتطور معنى الكلمات في الرسائل اللاحقة. وستُستخدَم لفظة "كنيسة"، في اغلب الاحيان، بالمفرد، كي تشير الى كافة المسيحيين (١٢ مرة من اصل ١٦) وليسس بمعينى الكنيسة المحلية قط. وفي الغالب، سيكون "حسد المسيح" مرادفاللكنيسة، بصفتها حقيقة شاملة. والبرهان هو انسانستطيع في هذا الجسد، من الآن فصاعدا، ان نميّز الرأس، وهو المسيح، عن الاعضاء، وهم المعمّدون (قولسي ١:٨١؛ افسس ٢:٢٠-٣٢).



ايقونة القديس بولس/ اندريه روبليف (١٣٦٠ – ١٤٣٠)

كنيسة اهل تسالونيقي". ولفظة "عيني جماعة" (إكليزيا)، باللغة اليونانية المدنية، تعيني جماعة مدعوة لمناسبة معينة (مثل ذلك التجمع الذي تم إثر هياج الصاغة في افسس (اعمال الرسل ١٩: هياج الصاغة في الماعبارة "كنيسة الله"، فهي التي استخدمها مترجمو السبعينية للدلالة على "جماعة الرب" في سفر تثنية الاشتراع (٢٣: ٢-٤). وتعني الكلمة جيدا بأن الله هو الذي يدعو هذا الشعب، بإخراجه من مصر وايصاله اليه وجعله شعباً له. وفي قورنتس، كما في تسالونيقي او في أي مكان أخر، تبدو الجماعة المحلية بمثابة كنيسة الله، وهي متحدة مع كل الجماعات الاخرى. لذا فإن لفظة الكنيسة" في رسائل بولس السبع، تكاد تعني دائماً الجماعة المحلية (استخدمها بهذا المعنى بنسبة ٤٠ من اصل ٧٤ مرة).

فیلیب کریزوں



## كنائس بطرس



رسالتان من العهد الجديد تحملان اسم بطرس، ولكنهما تختلفان كثيراً في النبرة والاسلوب والفكر. فالرسالة الاولى وحدها يمكن أن تندرج في المسار المباشر للرسول بطرس. ما هي المعلومات التي تعطينا اياها هذه الرسالة الاولى حول الكنائس البطرسية، وهي جماعات في محنة؟

رسالة بطرس الاولى موجهة الى "المختارين الغرباء المشتتين في البنط وغلاطية وقبدوقية وآسية وبتينية" (١:١): الها مقاطعات مختلفة من تركيا الحالية. ونعرف، من جهة اخرى، ان بولس أسس بعض هذه الجماعات ولاسيما في غلاطية وآسيا الصغرى.

ان ما يخص أصل هــؤلاء المسـيحيين، فالنص يوحي بألهم وثنيون مهتدون، وان كانــت لفظة "المشتتون" (شتات) تدلّ تلقائيا على اليهود، وكذلك الاستشهادات الكثيرة مـــن الكتــاب المقدس. وبالفعل، لقد قيل إلهم، في الزمن الماضي، "قضوا فـــي العمل بمشــيئة الوثنيين، فعشتم "قضوا فـــي العمل بمشــيئة الوثنيين، فعشتم المخيطين بهم يلومولهم لأنــهم نبذوا نمط تلك الحياة المحيطين بهم يلومولهم لأنــهم نبذوا نمط تلك الحياة (١ بطرس٤: ٣-٤).

الهـــم معرضــون "لمختلــف المحــن" (١ بطرس ١:٦) وهي من القوة بحيث اصــبحت تشبه "الحريق" (١ بطرس ٤:٢١). هل كان عليهم ان يعانوا اضطهادا رسميا قاسيا؟ على كل حــال، الهم يعانون، لأن الوثنيين يشتمونهم (١ بطرس٤:٤). ولكن المطلوب منهم هو أن لا يعدّوا هذه الحالــة شاذة، "وكأن أمرا غريبا حل بهم" (١ بطرس٤:٢١)،

ذلك لأنهم بهذا الشكل "يشاركون المسيح آلامه"؛ "طوبى لكم إذا عيروكم من اجل اسم المسيح (١ بطرس ٤: ١٣–١٤) $^{(*)}$ .

#### المسيح الفصدي هو المرجع

يتكلم كاتب رسالة بطرس الاولى عن يسوع بحب ويقين، من دون ان يسعى ليُعِدَّ لاهوتا ذا بنية محكمة. يسوع يُدعى "المسيح" السرب، المخلص. ويدعى الله أباه (٢:١). والروح السني وعنه ألهم الأنبياء القدامى كان مسبقا روح المسيح، وعنه كان يتكلم (١:١١-١١). ويلاحظ التشديد بقوة على الآلام التي قاساها يسوع، وفي نفس على الآلام التي قاساها يسوع، وفي نفس الوقت، على المجد الذي أعطاه اياه الآب؛ وما هذا الا لتشجيع المسيحيين ابان المحن. ويسوع هو "الحجر الذي رذله الناس فاختاره الله" (٢:٤). فلقد "مات مرة من أجل الخطايا، مات وهو بار من اجل الفجار"، وقد "أميت في جسده، ولكنه أحيى بالروح (١٨:٢).

<sup>(\*)</sup> نحيلكم إلى الملف 71 لعام ٢٠٢٠ بعنوان "القديس بطرس في الاناجيل" (الناشر).

الا أن يسوع المسيح نفسه الذي مات، هو منذ الآن "ذهب الى السماء، عن يمين الله"، وقد أخضع له، من الآن فصاعدا، "الملائكة وذوو القوة والسلطان" (٢٢:٣). انه، منذ الابد، أصطُفِي من قبل إنشاء العالم، ثم كُشِفَ في الأزمنة الأخيرة" (٢:٠١). ويجبه المسيحي ويؤمن به دون أن يراه (٢:٠١)، ويجد الرجاء في "تجليه" العتيد دون أن يراه (٢:١)، ويجد الرجاء في "تجليه" العتيد (٢:٠١). كما يجد فيه قدوة لسلوكه ولا مثال إلا في يسوع.

#### شـعب الله

لا يتعلم القارئ شيئا كثيرا عن تنظيم الكنائس المعنية. وبالكاد يحكى، في بداية هذه الرسالة، عن بطرس بصفته "رسول يسوع المسيح". هناك توصية في الفصل الخامس تخص "الشيوخ" (القسس)، ويوضح الكاتب بأنه منهم. انه يطلب من هؤلاء الشيوخ ألا "يتسلّطوا" على الذين أو كلوا إليهم، بل ان يسعوا كي يكونوا "قدوة للقطيع" (٥:٣). وهناك وظائف احرى في حياة الجماعة أشارت إليها الرسالة: خدمة الكلمة وخدمة (الفقراء)، كلُّ بحسب ما نال من النعمة وحدمة (الفقراء)، كلُّ بحسب ما نال من النعمة

ويعلن الكاتب بفخر القاب هذه الكنائس، مستعيرا القاب إسرائيل: انتم "ذرية الكنائس، مستعيرا القاب إسرائيل: انتم "ذرية محتارة وجماعة الملك الكهنوتية وأمة مقدسة وشعب اقتناه الله... إنكم شعب الله" (٢:٩-١٠). ومثل هذا الشعور بالانتماء، لا يسعه إلا ان يقوي المؤمنين المشتتين والمنفيين والمضطهدين. ولما كانوا مهتدين، فهم فخورون بان يصبحوا "احجارا حية" لهيكل الله الحقيقي، فضلا عن ان حياهم كلها هي، من الآن فصاعدا، كهنوت وتكريس لله الحي "لتقريب فبائح روحية" (٢:٥).



القديس بطرس، اول البابوات!

ولكن فخر الانتماء الى "شعب الله" يمكن أن يقود السى عين الأخطار التي عرفها إسرائيل: فالمسيحيون، لكولهم شعب الله، قد ينسون بان هذا الانتماء انما هو هبة مجانية، بالكامل، من الله وليس استحقاقا. فأن يكونوا "امة مقدسة"، فذلك التزام ومسؤولية، وليس سببا لاحتقار الوثنيين. ومثل هذا الحديث عن "شعب الله"، ألا يحمل على الاعتقاد بأن الكنيسة تأخذ مكان إسرائيل، والها هي شعب الله "الامين"، عوضا عن ذلك الشعب الخائن؟ لقد كشف التاريخ عن أن هذا الوهم ليس خياليا، ولا يقل خطرا عن مفهوم النخبة عند بعض المسيحيين الذين ما زالوا يعتقدون بأن "لا خلاص خارجا عن الكنيسة"!

أما الكاتب، فعلى العكس من ذلك، نراه يوصي: "كونوا دائما مستعدين لأن تردّوا على من يطلب منكم دليل ما أنتم عليه من الرجاء، ولكن ليكن ذلك بوداعة ووقار، وليكن ضميركم صالحاً" (٣:٥١-١٦).



# العلق العالم العالم العلق العالم الع

## كنائس متئ

يكتب متى، في الثمانينات، لجماعات سورية الثمانينات، لجماعات سورية هي من أصل يهودي، وقد اجتذبت وثنيين، ولا يخلو التعايش بين نوعين من المسيحيين من الصعوبات. ولاسيما بعد أن قررت السلطات اليهودية إقصاء تلاميذ يسوع الناصري من المجامع. ماذا سيكون مصير هذه الجماعات الفتية؟

تأسست كنيسة ميق حول قناعة مفادها: أن المسيح يسوع، القائم من بين الاموات، يعيش في وسطها. لكن بمرور الزمن، غاب حدث يسوع من الذاكرة، وأضعفت العادات الحماسة الاولى. لذا اراد نص متى إعادهم الى المركز، في شخص يسوع، والحفاظ على تعليمه حيا. لنسمع تعليمه حول الكنيسة من خلال رواية واحدة وخطابين.

#### نسكين العاصفة (متى ٨:٣١ -٢٧)

لا شيء خارق في هذه الرواية المليئة بالرموز: يؤلّب المؤلف الأنظار حول يسوع وهو في السفينة. تحدث عاصفة، ويسميها متى "زلزالا" هل يكون ذلك تذكيرا "بالهزة الأرضية" التي احدثها، بالنسبة للمسيحيين، اقصاؤهم من المجامع، أم اشارة الى اضطهاد دوميثيانس (٨١-٩٦)؟ يرى متى مسيحيي كنيسته في التلاميذ وسط العاصفة: فمسيحيّو كنيسته في خطر الغرق، ولكن أليس يسوع هو الذي ركب، هو الاول، السفينة: "أنامعكم كل الأيام ...". ونومه ليس نوم راكب



تسكين العاصفة، بريشة رامبرانت ١٦٣٣

غير واع بالخطر؛ فهو المعلم والرب الذي "يحول الزوبعة الى سكينة فتسكت الأمواج" (مز ٢٩:١٠٧).

إن لنص متى خصوصيتين، مقارنة بسنص مرقس ولوقا: فالاستغاثة "يارب نجنا!"، إنما هو دعاء ليتورجي كنسي. وكون يسوع يحاسب تلاميذه، قبل أن يسكن العاصفة، فلكي يوبخهم على "قلة إيماهم"، اي نقصانه. ذلك هو موضوع دائم في الكتاب المقدس، منذ الأنبياء، وصولا الى اليهود والمسيحيين. فالكنيسة هي دوما في خطر بسبب قلة إيمان المسيحيين، ولكن يسوع هو دائماً هنا، في السفينة.

#### العظة على الجبل (مق ٥ -٧)

مؤمنو كنائس متى يعرفون جيدا الشريعة والأنبياء والكتب؛ الهم يقرأوولها ويتأملون فيها. ومتى هو، بالتالي، الانجيلي الذي لا ينفك يستشهد بالكتاب المقدس. وفضلا عن هذه الاستشهادات، هناك صور كلامية ليسوع تعيدنا الى الكتاب

(\*) راجع الملف رقم ٧: قراءة في انجيل متى (الناشر) الريمان التتألم العقوم الريمان التقالم العقوم

المقدس باستمرار: الملح، النور، السراج، العين... وهذه المفردات العائلية تذكّر، منذ دعوة ابراهيم، بان حياة المؤمن يجب ان تكون علاقة مع الله، غير منقسمة، كاملة وغير مشروطة. هوذا يسوع يرجع الى التوراة ويناقشها ست مرات، وبنفس التعابير: سمعتم انه قيل...؛ اما أنا فأقول لكم...": انه يستخدم صيغة المناظرات الرابينية كي يقدم رأيا شخصيا: هذا هو الجديد في تعليمه، بالمقارنة معلم التعليم في التقليد اليهودي.

وبعد خراب الهيكل عام ٧٠، اعاد الرابينيون بنية الديانة الاسرائيلية حول اللاهوت الفريسي (مجمع يافنة). ويتكلم متى وكأن الانقسام بين اليهود والمسيحيين يرقى الى زمن يسوع: "كان يعلم في مجامعهم" (٢٣:١٣؛ ٣١:٤٥)؛ "سوف يجلِدون أنبياء في مجامعكم" (٣٤:٢٣). وبعد أن أخذت كنيسة متى تضع مسافة بينها وبين الديانة اليهودية حمن دون أن تحل محل إسرائيل-، راحت تنظم نفسها على غرار الجماعات اليهودية، مع مسؤولين: فكان لها مجلس شيوخ ورئيس. وهكذا يُظهر متى أن شمعون بطرس، احد الاثني عشر، هو الذي نال من يسوع نوعا من الأولوية: "أنت الصخرة أبني كنيستي" (١٧:١٦).

#### قانون حياة الجماعة (متي ١٨)

لكي يُدخل متى هذه المجموعة من اقوال يسوع، بقصد التوجّه بها الى رؤساء الجماعة، طرح مسألة المراتب: "من هو الأعظم في ملكوت السماوات؟" ويجيب يسوع بإشارة رمزية: يأخذ طفلا صغيرا، مطواعا، متواضعا ويقربه اليه. وهذه الحركة يدعو تلاميذه الى تبديل نظر قم بشان الصغار" في الجماعة، أي اولئك الذين، من كل



العضة على الجبل - مزججة

الاعمار، هم تحت سلطة الاخرين، ولا يسمعهم احد اطلاقا. وهكذا يكون احتقار احدهم، بمثابة احتفار ليسوع نفسه. من جهة اخرى، ليست الكنيسة هي الملكوت؛ وانما تقود الناس اليه. ويجب، إذن، استخدام وسائل التهذيب في الجماعة بلطف، لا بالإقصاء بل بالاحتضان والمسامحة.

هذه التعليمات موجهة الى جماعات عرفت مشاكل على صعيد السلطة: فلقد كان إقصاء بعض الأعضاء وارداً (١٠١٨-١٧). لذا فإن مثل الخادم القليل الشفقة الذي يختم هذا الفصل: "أفما كان يجب عليك أنت أيضا أن الفصل: "أفما كان يجب عليك أنا؟" (٣٣:١٨). يقدّم متى، للمسؤولين الذين يميلون الى تصفية يقدّم متى، للمسؤولين الذين يميلون الى تصفية الامور بروح السلطة والاقصاء، قواعد حياتية، هي يكون هذا هو جوهر تعليم متى، أو بالأحرى تعليم يكون هذا هو جوهر تعليم متى، أو بالأحرى تعليم يسوع لكنيسة متى. وهذا ما ينبغي أن نعيشه، وبخعل الآخرين يعيشونه: "حيثما اجتمع اثنان أو ثلاثة باسمى كنت هناك بينهم" (٢٠:١٨).

ماري – كلود ماكييقيج

## عنائس بوحنا



نعترف جماعيات يوحنيا مين خلال إنجيلته ورسائله، وهنده النصوص التأسيسية هي نموذجية جدا، بلغتها الرمزية وفهمها العميسق لسسر المسيح. لنتسابع التاريخ المضطرب لهذه الفرق الاولى.

> تدخلنا فاتحة إنجيل يوحنا ألله مباشرة في قلب معرفة المسيح الذي يؤسس حياة جماعات يوحنا: المسيح هو الكلمة، الكلمة التي بما خُلــق العالم وكل ما هــو موجود. هــو عند الله منذ البدء. وهذا الكلمة الموجود مسبقا، أخذ جسداً في يسوع.

> إن عرض وجود يسوع الأرضى هـذه الطريقة، هـو في غايـة العمـق؟ ويكشف عن طروحات لاهوتية ذات مندى بعيد، استخدمت مصطلحاً عزيزاً على فلاسفة اليونان: اللوغوس (logos)، الكلمة، مبدأ كل شيء. ومع ذلك، ومنذ الفصل الأول من الانجيل عينه، نجد عدداً كبيراً من الألقاب ذات الطابع اليهودي، يُطلق على يسوع: انه مختار الله، حمل الله، المسيح، ذاك الذي تكلم عنه موسى، ابن الله، ملك إسرائيل..



يوحنا الانجيلي بريشة الونسو كانو - غرناطة ١٦٠١ تقول الاسطورة ان كاهنا وثنيا من افسس اراد ان يختبر يوحنا بوضع سم في كأس، إلا ان السم خرج على شكل افعيين لم تؤذياه...

وقد رسم الونسو هذا المشهد لمذبح دير في اشبيلية (اسبانیا)

(\*) للمزيد قراءة الملف ١٩ عن انجيل يوحنا (الناشر).



#### ُّعلى طرقات الامبراطورية الرومانية

يضى مؤلف سفر أعمال الرسل كلمات المسيخ الأخيرة تحت شعار النوسى الجغرافي: "ونكونون لي شهوداً في أورشليم وكل اليهودية والسامرة، حنى أقاصي الأرض" (١: ٨). إننا نجهل جزءاً مهماً من ناريخ هذا النوسى (في سوريا وما بين النهرين على سبيل المثال). وهكذا فأن ابرز معلوماننا حول الحقبة الرسولية نائينا من سفر أعمال الرسل.

#### بقيادة بطرس

كان التبشير الاول بالإنجيل، بالدرجة الاولى، من عمل الاثني عشر، بقيادة بطرس. وقد تم ذلك في أورشليم (٢:٥) وفي الجليل، بدءاً من عام ٣٠. ويبين اهتداء قائد المئة قرنيليوس (١:١٠) كيف لقيت رسالة المسيح استجابة جيدة لدى بعض الوثنيين. وابان الاضطهاد، تشتت اليهود الهيللينيون المهتدون، في السامرة واليهودية (٨:١) وحتى فينيقية وقبرص وسورية (١١:١٩ ١-٢٢)، وقد بشروها بدءاً من عام ٣٦-٣٧. أما المنعطف وقد بشروها بدءاً من عام ٣٦-٣٧. أما المنعطف الحاسم، فقد حدث في إنطاكية، نحو عام ٣٤، حيث أصبح الوثنيون، لأول مرة، موضوع التبشير.

#### أسفاريولس

بدأت صفحة حديدة من التوسع الجغرافي مع بولس الذي تسلم رسالة المسيح القائم ليحمل الكلمة الى الوثنيين. ويمر مع برنابا في آسيا الصغرى (٣:١٣)، عن طريق قبرص. وقد تمركز تبشيرهما في المدن خاصة: إنطاكية بسيذية، الخ...



via appia antica الطرق الرومانية

ويرجع بولس، في الرحلة الثانية، برفقة سيلا، الى انطاكية سورية وطرسوس مسقط رأسه؛ وقطع آسيا الصغرى كلها عبر فريجية وغلاطية، وصولاً الى الشاطئ الغربي. واجتاز بحر إيجه حيى وطئت أقدامه أوربا، في فيلبي من مقاطعة مقدونية. ومن خلال المرور بتسالونيقي، بلغ اثينة ومكث طويلا في قورنتس، المدينة الثانية في الإمبراطورية والتي يبلغ عدد سكالها م م م م م م م م عدد الله المرور بيا أفسس وميليطش. ويصل الى آسيا الصغرى، في أفسس وميليطش. ويصل بولس اخيرا إلى قلب الإمبراطورية، في اعقباب عبور البحر الأبيض المتوسط الهائج (تخلله غرق عبور البحر الأبيض المتوسط الهائج (تخلله غرق أوستي، بوابة روما. وفي روما، وبالرغم من كونه أوستي، بوابة روما. وفي روما، وبالرغم من كونه تحت الحراسة العسكرية، استقبلته جماعة صغيرة مكونة مسبقًا، ولكننا نجهل بداياتها.







#### على الطرقات، مثل الفلاسفة

كان السلام الروماني في ارجاء الامبراطورية قد يَسَّرُ سبيل التجارة وتبادل الافكار والسفر. وكانت روما، في القرن الاول، بفضل الجنود والمحكومين بالأشغال الشاقة، قد أنشات شبكة واسعة من الطرق ربطت المدينة باطراف الإمبراطورية. وكانت هذه الطرق الرومانية المشهورة، ذات البلاطات الواسعة المحفورة بواسطة القوافل العسكرية، تربط البلدان ببعضها، وتصل المدن الداخلية بالموانئ. وكانـت تُسـتَخدَم أولاً للبريد الإمبراطوري ولتجارة النفائس، ولكن كان يسلكها ايضا كثير من المسافرين. كما كان فلاسفة جوّالون يقطعون هذه الطرق، من مترل الى اخر، مشياً على الأقدام، مستندين على عصاً طويلة، ملتحفين بمعطف ذي استخدامات متعددة، وحقائبهم محزومة على صهوة بغل. وكانوا يفضلون السفر، جماعات، تحاشيًا لقطاع الطرق. وكان المبشرون المسيحيون، بنفس الشاكلة، يعظون في المجامع والاماكن العامة والمدارس، لحمل البشرى السارة. وكانوا يقطعون في اليوم ٣٥ كم، و في المساء يتناقشون في النُزُل، الاّ اذا كانوا مزوّدين برسالة توصية تمكّنهم من الحصول على ضيافة أحد أهالي البلدة، وتشهد بذل\_ك رسالة يوحنا الثالثة.



فن العمارة الرومانية/ جسر المحطة

#### خط اوستي - الإسكندرية في نسعة أيام

كانت التجارة في مجملها تتم عبر البحر، لكن الإبحار كان محظوراً في الشتاء، بسبب العواصف المخيفة (اعمال الرسل ٩:٢٧). اما خطوط الابحار المطروقة جداً، فهي خط اوستى-الإسكندرية / مصر (خلال حوالي ٩ أيام)، وخط اوستى - أثينة وخط اوستى -أفسس عبر قـورنتس: وكان اجتياز مضيق عرضه ستة كيلومترات، ونقل البضائع من سفينة الى اخرى، يؤمّنها عشرات الآلاف من العبيد العتّالين الذين كان بعضهم قد اعتمذ؛ وكان يقتضي جهدا غير مألوف، ودرجـة عالية من اليقين لجحابهة أخطار الأسفار، وهذا ما فعله بولس: "لقد انكسرت بي السفينة ثـ الاث مرات، قضيت ليلة ولهاراً في عرض البحر. أسفار متعددة، أخطار من الأنفار، اخطار من اللصوص... اخطار في المدينة، اخطار في البرية، اخطار في البحر، أخطار من الاخوة الكذابين! جهد و کد، سهر کثیر، جوع وعطش، صوم كثير، برد وعري، فضلا عن الباقي..." (٢ قور ١١: ٢٥-٢٨). إذا كان بولس يفتخر بهذا كله، فلكي يبرهن بأن قوة كلمة المسيح تظهر في ضعفه. ذلك ان قوة الانجيل هي التي أيقظت الايمان الحسي لدى مسيحيي الساعة الاولى.

المالية المرابعة المالية

وتشير هذه العناصر الى أصل جماعات يوحنا المحتمل والمزدوج: الها جماعات نشأت عن فرق يهودية معمذانية، كان يسوع قريباً منها جداً. الا ان التاريخ لم ينته هنا: فلقد قطعت جماعات يوحنا علاقاتما، شيئا فشيئاً، مع اليهودية الأرثوذكسية (ذات المذهب القويم) لتنفتح على العالم الوثني، مع الاستعداد لجحابحة تيارات جديدة وأصيلة، كان من الصعب عليها أن تمضم إنسانية ابن الله. ويرجع انجيل يوحنا أيضاً صدى طرد المسيحيين من المجامع وقد حُدِّدَ تاريخه في نحو عام المسيحيين من المجامع وقد حُدِّدَ تاريخه في نحو عام . ٩. وهكذا نجدنا بازاء تاريخ القرن الأول برمته، وقد عكسته كتابات الجماعة اليوحنانية.

#### أصول معمذانية

غن بصدد جماعة مرتبطة بأحد تلامية الساعة الاولى، وقد كان قريبا من يسوع منذ عماذه. فانجيل يوحنا، بالفعل، هو الانجيل الوحيد الذي يذكر لنا أن يسوع نفسه كان يعمد (٤:١). وان دعوة التلاميذ الأولين جرت في قلب الجماعة التابعة ليوحنا المعمدان (١:٥٣–٣٩). ولدينا هنا، الصدى القديم جداً لبدايات الجماعة اليوحنانية: الصدى القديم جداً لبدايات الجماعة اليوحنانية: إلهم يهود كانوا ينتظرون الأزمنة الأخيرة التي أعلنها نبي الصحراء. لقد سبق لهم ان قاطعوا ألهيكل، وكانوا يُعِدون انفسهم لتجلّي الله الحاسم. الميكل، وكانوا يُعِدون انفسهم لتجلّي الله الحاسم. وبعد ان أصبحوا تلاميذ يسوع وآمنوا بقيامت، حافظوا على رباط قوي مع الديانة اليهودية بالرغم من انتهاجهم طريقاً جديداً وجذرياً.

إن الأصول المعمذانية لجماعة يوحنا، سرعان ما ساعدتما على تحديد مكانة يسوع بالمقارنة مع يوحنا المعمدان. فكل ما قيل عن هذا الأحير، عُبِّر عنه بعبارات سلبية: لم يكن هو



عماذ يسوع على يد يوحنا العمذان/ جدارية جيوتو دي بوندوني - ١٣٠٥

النور (۱:۱)، ليس هو المسيح، ولا إيليا، ولا النبي (٩:١- ٢٠:٣) انظر أيضاً ٩:١؛ ٣:٢٩:٣؛ ٣: المرب الله المرب المرب المرب المرب المرب المرب المرب المرب المرب الفعل، من خلال سفر أعمال الرسل، ان فرقًا أخرى كانت موجودة في زمن بولس في حدود الاعوام ٤١٠٠٥ (١:١٩٥).

#### القطيعة مع الديانة اليهودية

كانت جماعات يوحنا في البداية مؤلّفة من "يهود-مسيحيين". وسيعيشون ويشهدون، بتأثر بالغ، الانشقاق الذي سوف يفصل تدريجياً، ما بين اليهود وتلاميذ القائم من بين الأموات. من هنا جاءت، ولا شك، تلك النبرة الجدلية، لا بل العدوانية احيانا، والتي اتصفت بما جدالات يسوع مع "اليهود" في انجيل يوحنا. ورواية الاعمى منذ مولده، على سبيل المثال، تضع على المسرح الصراع بين الفريسيين والأعمى الذي



#### يوحنا الحبيب للرسام الهولندي هانز ميملينك - ١٤٧٩

أصبح يُبصر؛ فالجدل قائم حول ما صنعه يسوع، وحول احترامه لناموس موسى، وحول أصله، ثم ينتهي بشكل عنيف قائلاً: "ولأنكم تقولون الآن اننا نبصر، فخطيئتكم ثابتة" (١٤١٤). ويتم القسم الأكبر من الجدل القائم، على مستوى الانماط الفكرية اليهودية، وحينذاك اضطر المسيحيون اليوحنانيون إلى اقامة الحدود. وبالفعل، فان الطرد الذي تعرض له أهل الأعمى (٢٢:٩)، سيصبح واقعا اكيدا قبل نماية القرن الأول.

و بحسب التقليد، تكون جماعة يوحنا مقيمة في أفسس. وهكذا، منذ البدايات في فلسطين، يكون قد حدث انتقال: إنها هجرة، ولكنها ليست جغرافية حسب، بل ثقافية أيضاً.

ذلك إن جماعة "اليهود المسيحيين" أقامت في العالم اليوناني؛ وبدأت تنفتح على آفاق جديدة. هناك بعض المؤشرات تجعلنا نكتشف ذلك: كان ينبغي، على سبيل المثال، شرح الفاظ من مشل "المسيح" (٤:١) أو "رابي" (٣٨:١). كما تدخلت فرق من أصل يوناني في ٢٠:١٦. والمقدمة ذاتما أيضاً تمثل جهداً كبيراً من الانفتاح على الثقافة الميللينية لذلك العصر.

#### بحسب رسائل يوحنا

ان رسائل يوحنا الثلاث، ولئن كانت مختصرة، فهي تعطينا معلومات جيدة حول أوضاع الجماعات اليوحنانية. فالرسالة الاولى موجهة إلى مسيحيي الجماعة التي يبدو ألها انجذبت وراء دعاية هرطوقية. اننا في نهاية القرن الأول، وهناك من ينفي بأن يسوع هو المسيح (١ يو ٢٠٢٢-٢٣). ونلاحظ هنا ظهور أسئلة ستهز مسيحيي القرن الثاني، ونشهد الصراع العنيف أحياناً الذي سينشأ بين الكنائس باسم "الإيمان المستقيم"، لتحديد هوية يسوع العميقة، بصفته إنساناً وإلهاً، بانتظار التحديدات العقائدية الصادرة عن المجامع الكبرى في القرنين الرابع والخامس.

اما رسالتا يوحنا الثانية والثالثة، فهما موجهتان إلى جماعات معينة يأمل الكاتب ان يزورها. ذلك يعني أن الجماعة اليوحنانية لم تكن كلها مقيمة في نفس المكان. ويتبين بوضوح ان الذي يبادر الى الكلام في هذه الكتابات ("الشيخ") يتمتع بسلطة معينة، وهو يسعى الى اعادة الوحدة في الجماعة، بعد ان شهدت انقساما بسبب مبشرين أحانب (٢ يو ٩-١١).

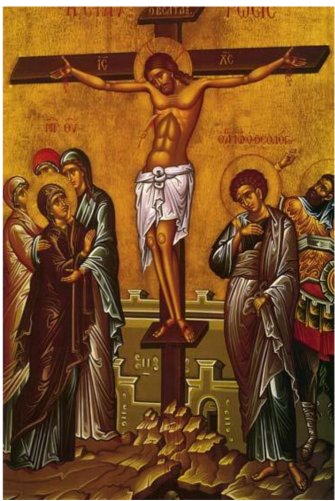
وفي نهاية القـرن الأول، كـان علـى الجماعات اليوحنانية أن تنظّم ذاتها، وكان لا بدّ ان



يُطرح السؤال حول شرعية المسؤولين: مَــن لــه سلطة؟ وباســم ماذا؟ وشَهد الجدال تأزّما، وظهر التضاد بين فصـائل يــرفض بعضـها الــبعض. ونكتشف، في هذا الظرف عينه، وجــود وعـاظ متحولين: كانوا يسعون إلى أن تتم توصية بشأهم، لدى وصولهم الى جماعــة مــا (٣ يــو ٩-١١). وهكذا اصبحت روابط الشركة تعـاش بشـكل واقعي حدا، عبر اســتقبال او رفـض موفــدي الكنائس الاخرى.

#### حياة مسيحية شخصية

لا يهتم الإنجيل الرابع قط بتنظيم الكنيسة؛ ولا تظهر فيه كلمات "رسول" أو



"... وكانت واقفة عند صليب يسوع امه والتلميذ الذي كان يحبه" — ايقونة بيزنطية

"كنيسة". فالنموذج الذي يُعطى عن المؤمن هو من دون اسم، إنه هذا "التلميذ الذي كان يسوع يجبه. يحبه"، والذي تكمن هويته في كون يسوع يجبه. الرسول يوحنا الذي تنتسب اليه. فالتشديد هو دائماً مركز على العلاقة الشخصية بيسوع، دائماً مركز على العلاقة الشخصية بيسوع، النظر عن اية مرتبة او وظيفة خاصة. اما صورة الخراف التي يعرفها الراعي "كل واحد باسمه" الخراف التي يعرفها الراعي "كل واحد باسمه" يُحمَل ويتغذى من الجذع (١٥)، فهي تعبر عن علاقات شخصية جداً بين يسوع وكل مؤمن. فلا علاقات شخصية والمهم فقط هو ان يسوع يعرف ويحب كل واحد بمفرده.

#### العلاقات مع الكنائس الأخرى

إن النداءات لعيش الشركة لا تخص عضاء هذه الجماعات حسب، بل تشمل أيضاً علاقاهم مع الجماعات الأخرى غير اليوحنانية: "الكنيسة الكبرى" الممثلة ببطرس. وهذا ما تشير إليه الروايات حول بطرس و"التلميذ الحبيب": الدحول إلى قبر يسوع (٢٠:١-١٠)؛ وكذلك المشهد الأخير من الإنجيل (٢١:١-٢٠)؛ وكذلك فريق يشدد على خبرته ودعوته الخاصة، ولكن من دون ان يرفض خبرات الاخرين وتعبيرهم؛ بل دون ان يرفض خبرات الاخرين وتعبيرهم؛ بل المطلوب، بالعكس، هي الشهادة لنفس الحقيقة المتحلية في يسوع القائم. وهذه الجماعات والروابط التي حاولت ان تخلقها، ترينا بأن طريق والروابط على الآخر هو معيار مهم لحياة صادقة في كنيسة ما.

# العلق المالكة المالكة

## مسيحيون ويكود

كان المسيحيون الأوائل كلهم يهوداً، مثل يسسوع، ولم يكونسوا يعترضون على هذا المعنا النظر في حقبة نهاية القسرن الأول، نلاحظ أن هناك قطيعة: اليهود والمسيحيون يكونسون كيسانين منفصسلين ماذا جرى؟



خراب هیکل اورشلیم عام ۷۰ علی ید طیطس/ بریشة نیکولا بوسان - ۱۹۳۵

لنتخلص من فكرة خاطئة ترسخت بقوة في عقول كثيرة: لا المسيح ولا المسيحيون شاءوا ان يتخلوا عن الديانة اليهودية. ولقد تحدّث المسيحيون عن التواصل او بعبارة لاهوتية، عن اكتمال بين العهد مع موسى والعهد الجديد في يسوع. انه التواصل والجدة مع القيامة ومحيء ملكوت الله.

#### يهود أصبحوا مسيحيين

كانت ميزة المسيحيين، قبل عام ٧٠، التعددية. وكان لكنيسة أورشليم مكانة متميّزة، إذ فيها علّم يسوع، وفيها أسلم حياته. ويبيّن سفر أعمال الرسل أن بطرس ويوحنا وبولس كانوا يشاركون في عبادة الهيكل. وكان بولس يفاخر دائمًا بيهوديته: "إني مختون في اليوم الشامن، وإني من بني إسرائيل، من سبط بنيامين، عبراني من العبرانيين..." (فل ٣: ٥). وظهرت بالتأكيد

مشاكل هنا وهناك في فلسطين: الخلاف في انطاكية، وقد ورد ذكره في اعمال الرسل ١٥، الاضطرابات التي سببها المسيحيون في روما (وكان الإمبراطور قلوديوس قد اضطر يهود روما على ترك المدينة عام ٤٤)، تلك أمثلة عن المشاكل، ولكن بدون أن تؤدي إلى القطيعة. ذلك أن الديانة المسيحية، في بداياتها، فهمت على كولها حركة داخل الديانة اليهودية، او بمثابة "شيعة يهودية". ومهما تنوع اللاهوت، يبقي التطبيق نفسه. ولكن منذ الخمسينات انتقل تدريجياً مركز ثقل الديانة المسيحية من أورشليم إلى انطاكية. لاسيما بعد ان لاقيى التبشير لدى الوثنيين، منذ الانطلاق، نجاحاً كبيراً. الا ان ظروفًا تاريخية معينة عجلت في الانفصال.

#### ندمير الهيكل عام ٧٠

هناك تاريخ سجّل منعطفً واضحاً في تاريخ اليهودية والمسيحية الناشئة، وهو العام ٧٠،

عام سقوط اورشليم بيد الرومان، في اعقاب معركة دامت اربعة أعوام ضد اليهود الوطنيين. فقد دخل القائد طيطس اورشليم على رأس الجيش الروماني واستولى على الهيكل، وكان اخر معقل للمقاومة. وأُحرق الهيكل وقتل آلاف من اليهود أو بيعوا كعبيد. تلك كانت لهاية عهد من تاريخ الديانة اليهودية.

واختفى الصدوقيون مع الهيكل -وهمم اعضاء حركة دينية وحزب سياسي تابع لرؤساء الكهنة. وفي عام ٧٣ وضعت الفرقة الرومانية العاشرة حدّا لمقاومة الغيارى في قلعة مسّادة. أما الأسينيون، فتفرّقوا منذ بداية الحرب تاركين موقع قمران.

ومنذئذ اقتصرت اليهودية على واحد من هذه التيارات، وهو تيار الفريسيين، والذي سيعمل جاهدا على تأمين التقليد الذي سلّمه الآباء. أما مسيحيو أورشليم، فقد سبقوا وتركوا المدينة والتجاوا الى عبر الأردن في ييلاً. وبعد عام ٧٠، ستبقى هناك بعض الجماعات من "اليهود – المسيحيين" (والرسالة إلى العبرانيين أحسن شاهد عنهم). لكن المسيحيين سيصبحون، شيئاً فشيئاً، من أصل وثني.

#### القطيعة بعد عام ٧٠

ابان الحصار على أورشليم، كان بعض الفريسيين قد هربوا الى يافنة تحت قيادة معلمهم: رابي يوحنان بن زكاي. وفي هذه المدينة الصغيرة بالقرب من البحر، حنوب تل أبيب الحالية، سوف يُعطي مجمع يافنة، للديانة اليهودية، انطلاقة حديدة. وفيه سيتم تحديد "قانون" الاسفار المقدسة، وتُستَبعَد كل الكتابات اليي لم تأت

مباشرة من التقليد المحفوظ سابقاً من قبل الفريسيين. كما أُدخلت في الصلاة الكبرى المسماة "البركات الثمانية عشرة" لعنة ضد الهراطقة والمنشقين، كي يتسنى منع "الناصريين"، تلاميذ يسوع الناصري، من الصلاة في المجامع. وهكذا تمت القطيعة. ومنذئذ، أصبحت الديانة المسيحية تعتبر شيعة يهودية منشقة، ترفضها الديانة اليهودية الرابينية. وإن اقوال يسوع القاسية والموجهة الى الفريسيين، وبالأخص في إنجيل متى (الفصل ٢٣)، الفريسيين، وبالأحص في إنجيل متى (الفصل ٢٣)، وكذلك الجدالات المباشرة ضد اليهود في إنجيل يوحنا (انظر يو ٩)، انما هي نتائج المنعطف المتخذ في يافنة.

وكانت اولى نتائج هذا الانفصال عن اليهودية، ان المسيحيين فقدوا الجماية القانونية التي كان يتمتع بها اليهود: وضع يعترف به القانون، ويُسمَح لهم بموجبه ان يعقدوا اجتماعات عامة، ويجمعوا اموالا لحاجات الهيكل وحاجات جماعاقم. بينما اصبحت المسيحية "ديانة غير شرعية"، أي ديانة تحظرها سلطات الامبراطورية الرومانية. ذلك ما يفسر الاضطهادات التي ستشن خلال القرن الثاني والثالث. ولكن هذا سيدفع بلاسيحيين إلى أن يبرهنوا ولاءهم للامبراطورية: بدءاً من كاتب سفر أعمال الرسل الذي قدم بولس بدءاً من كاتب سفر أعمال الرسل الذي قدم بولس كمواطن روماني مثالي، ووصولا الى يوستينس الذي كتب "دفاعه" الموجة الى الإمبراطور (نحو عام الشكايات والوشايات العدوانية.





## سفر اعمال الرسل: کل کو تاریخ؟



بعض الوقت في هذه المدينة، ثم صعد الى اورشليم ليقابل الرسل، وإثر تمديدات بالقتل نصحوه بالعودة الى طرسوس. كيف نوفق بين تقديم لوقا للأحداث (اعمال الرسل ١٩:٩ ١-٣٠) وبين تأكيدات بولس الذي، في رسالته الى اهل غلاطية، تفاخر بأنه لم يلتق بالرسل في اورشليم إلا بعد أربعة عشر عاماً، اثر فترة قضاها في ديار العرب، فترة لم يتطرق إليها لوقا (غلاطية ١: ٥١-٢: ١)؟

ونتساءل أيضا: لماذا لم يشر لوقا إلى الخلاف العنيف بين بولس وبطرس في انطاكية (غلاطية ٢:١١-١٤)؟ ولماذا لم يتطرق قط الى أزمة غلاطية التي جعلتنا نحصل على رسالة بولس المثيرة؟ ومن ثم، إلى أي مدى نعول عليه، حين وصف بولس، في خاتمة سفر الاعمال، كيهودي ممارس وغيور، له رغبة شديدة للذهاب إلى اورشليم، لمناسبة حج العنصرة (اعمال الرسل ٢:٢١)؟ كل هذه التساؤلات تطفو على السطح، عندما نضع بالتوازي رواية لوقا مقابل تأكيدات بولس في رسائله الاصيلة.

اليهسود والوثنيين السى كسلام الله.
انهم مؤمنون جعلوا كل شيء مشتركا
بينهم ... جماعات خاشعة ومنسجمة ...
ويتساءل القارئ المعاصر: إلى أي مدى يكون
وصف لوقا الرائع للكنيسة الاولى قريباً من
الواقع؟ ويتساءل ايضا: سفر اعمال
الرسل، هل هو رواية تاريخية؟

#### مؤرح غير بارع؟

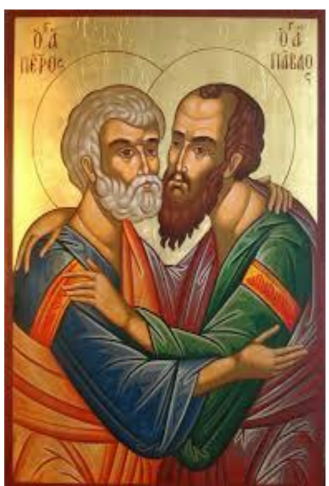
لا يوجد أي مبرر لأن نشك في حسن نية هذا الكاتب أو ذاك. ولكن بين نصص مكتوب بعد مباشرة بيد صاحبه، وبين نص آخر مكتوب بعد عشرات السنين من وقوع الاحداث، من البديهي ان تعطى الأفضلية للنص الأول. فمن الجائز، إذن، في المنظور المعاصر للتاريخ، أن يكون لوقا قد وقع في اخطاء طفيفة معدودة، حين روى لنا حياة بولس أو بطرس. كأن يكون نسي نقل بعض الأحداث، ولم يحترم دوما تسلسلها التاريخي، مما الأحداث، ولم يحترم دوما تسلسلها التاريخي، مما مؤرخا سيئا؟ لا يمكن ان نجزم في هذا الحكم. لقد درج لوقا، مثل كل مؤرخي زمانه، على عدم الفصل بين سرد الأحداث وتفسيرها. ذلك أن مفهومه عن التاريخ يختلف عن مفهومنا.

اما همّه، فهو، أن يبرز محاور القوة. لذا يختار بعض الأحداث المعبرة ويجمعها بطريقة تجعل القارئ يرى فيها تسلسلا منطقيا. وهكذا لا يُعبِّر عن طريقته في كتابة التاريخ، ببراهين أو استدلالات مجردة: فلوقا لا يُنظِّر، بل يروي.

#### أم قراء سيئون؟

إن الصعوبات التي تظهر عند قراءة سفر أعمال الرسل قد تتأتى، لا من النص نفسه، بل من الطريقة التي يُقرأ كها. فعلى مدى زمن طويل، اعتبرنا نص لوقا وكأنه تقرير صحفي (ريبورتاج)! كذه الطريقة أيضا تعاملنا مع الاناجيل!

غير أن علم النقد الكتابية الحبرية قد الاخيرة الصادرة عن اللجنة الكتابية الحبرية قد حذرتنا من مخاطر هذا النوع من القراءة المغالية في الاصولية. فسفر أعمال الرسل يستند ولا شك على أحداث تاريخية؛ كما انه ليس مجرد حكاية. فهو لا يقدم الأحداث في عربها، بلل يقدم، في الوقت عينه، تفسيرا للأحداث، كما يعرض القراءة إلايمانية المجددة التي قامت بحا الجماعات المسيحية الاولى.



من الضروري جدا ان يدخل القارئ في رواية لوقا. ذلك لان لوقا يقوم بعمل أدبي بجزئين، حيث تغلب الرؤية الإجمالية على التحليل التفصيلي لكل جزء. وينبغي، قبل كل شيء، إدراك ديناميكية المؤلف التي هي ديناميكية كلام الله. فالبشرى السارة التي اعلنها يسوع في الانجيل، تقوم الجماعة المسيحية باعلالها الآن "في أورشليم واليهودية كلها والسامرة وحتى أقاصي الأرض" (أعمال الرسل: ١٠٨). هذا هو المخطط الإجمالي للمؤلف، وتلك هي قناعة المؤلف.

#### كلمة إلى ناوفيلس

يعرض لوقا مخططه بوضوح، منذ بدء مؤلَّفه المزدوج. إنه يريد أن يقدم لصديقه تاوفيلس "رواية مرتبة" ليثبته في يقين إلايمان (لو ١: ١-٤). وهو لا ينظر إلى الوراء بدافع الاستئناس، وانما يستند على تاريخ يسوع والجماعة ليعطي "كلمة" تصلح لهذا اليوم. وهذه الكلمة هي بالتالي الكلمة المفتاح في الانجيل الثالث.

ان الأحداث التي يرويها لوقا، قد تم اختيارها من بين آلاف الأحداث، وهي تهدف الى بناء جماعة، سبق ان زعزعتها اضطهادات وإرتدادات وانقسامات. ولا يخفي لوقا صعوبات الكنيسة الفتية، لكنه لا يتوقف عندها كثيراً. فعوض عن ان يركز على الخلاف بين بطرس وبولس، يترك للقارئ ان يستشف إعجابه لهذا وذاك. وعوض عن ان يظهر دور الامبراطور وذاك. وعوض عن ان يظهر دور الامبراطور الروماني التعسفي، يؤكد على حسن ادارته، وعلى تصرفات المسيحيين التربهة تجاهه. فلصديقه تاوفيلس، بنوع خاص، وللعالم الروماني بنوع عام، تاوفيلس، بنوع خاص، وللعالم الروماني بنوع عام، قيَّمَ المؤلف جماعة الخلاص التي ينتمي اليها هو.



عناق الرسولين — ايقونة بيزنطية

# الملف ١٤ الحادث المرابعة على المرابعة المرابعة

عرفت الجماعـات المسيحية الأولى تنوعـاً كبـيراً في التنظيم والخـدمات و"الخـدَم" الخاصة، لأن حاجاتهم وأوضاعهم وتاريخهم، كانت مختلفة. ويمكننـا أن نحصـي، في رسـَائل بولس وحدها، ٢٤ موهبة! فلنحاول ان نستوضحها عن كثب.

ان مفردات "الخِدَم" في العهد الجديد تشويما الضبابية والحركة في آن واحد. تلك هي الحال بالاخص مع كلمات من مثل "دياكونيا" (الشماسية، وباللاتينية Minesterium)، خدمة، خادم... هذه الكلمات يمكن ان تنطبق على كل وظيفة و خدمة، أو تشير الى مختلف الوظائف الخاصة: الاعمال الخيرية (التضامن) والادارية، وحتى الطقسية.

ونضيف بان الوظيفة عينها يمكن ان تُطلق عليها مفردات مختلفة، بحسب الجماعات. فرئاسة الجماعة في المحيط اليهودي، كان يؤمّنها الشيوخ والكهنة: وهكذا، فأن أرباب عوائل محترمين وذوي نفوذ يشكلون مجلس شورى الجماعة. اما في الحيط الوثني، فلم تظهر هذه الوظيفة الآفي وقت متأخر؛ وقد عُهدت إلى مراقبين وأساقفة (فيلبي ١:١؛ ١ طيموثاوس ٣:١-٢؛ اعمال الرسل ٢:٨؛ ١ طيموثاوس ٣:١-٢؛ اعمال والرسل المكان ان تناط وظيفة التعليم بحكماء ومبشرين ورعاة وأنبياء أيضاً. وسنرى فيما بعد، في الرسائل الرعائية (الى طيموتاوس وطيطس) كيف أن الوظيفة التعليمية تناط على الأكثر بالقسس الوظيفة (انظر ادناه: ورقة العمل).

#### الرسل

الوظيفة الأكثر أهمية هي وظيفة الرسول (١ قورنتس ٢٨:١٢)، وهي تعيني "المُرسَل" والمبشر الحيوّال ومؤسس كنائس. هذه اللفظة

تتكرّر عند بولس. و سوف يستخدمها لوقا (في نحو الثمانينات) مضفيا عليها معنى أكثر دقة، قاصدا المؤسسين الأوائل، الاثني عشر تلميذا الذين اختارهم يسوع وأرسلهم. وفي سفر أعمال الرسل يتحدث ايضا لوقا عن مسؤولين آخرين معينين للكنائس من أصل يوناني: إلهم السبعة الذين غالبا ما يُخلَطون مع الشمامسة. الهـم، في الواقع، مبشرون وواعظون على مثال الاثني عشر؛ وتشهد على ذلك النصوص بشأن اسطفانس وفيلبس (اعمال الرسل ٦-٨). ولتلافي الوقوع في تناقضات على مستوى التاريخ، يجبب تحاشي الحديث عن رسل في زمن يسوع، واحتفاظ تلاميذه المفضلين بالاسم الذي كان لهم في الأناجيل، وهو: الإثنا عشر. ولقد اختارهم يسوع، في الواقع، ليلخّص تاريخ إسرائيل برمته. كذلك لا يصح الحديث عن شمامسة وأساقفة قبل القرن الثابي.

#### أين هم الكهنة

بقي الشيء الذي يدعو بالاكثر الى الدهشة وهو أن "الخُدّام" المسيحيين لم يُدعَوا أبدا "كهنة". هذا المصطلح، باستثناء الكهنوت اليهودي، ينطبق على المسيح (١٧ مرة في الرسالة الى العبرانيين لا غير) وعلى الشعب المسيحي (انطلاقا من عبارة حروج ١٠٦٠: (انطلاقا مين عبارة حروج ١٠٦٠: "وأنتم تكونون لي مملكة من الكهنة" ابطرس ٢: "وأنتم تكونون لي مملكة من الكهنة" ابطرس ٢: القرن الثاني كي تتطور مفردات "الخِدَم"، الوظائف عبر استلهام نماذج الكهنوت اليهودي من العهد



ليديا بائعة الارجوان من تياطيرة...



**الشماسات في الكنيسة** القديم (ومن اشكال الكهنوت الوثني). وســوف يؤدي اضفاء القدسية إلى تأسيس ترتيب (هيراركية) من ثلاث درجات: أساقفة وكهنة وشمامسة، كما تشهد رسائل اغناطيوس الأنطاكي نحو عام ١١٠.

#### "خدام" من الرجال والنساء

إن غالبية الرسل والمبشرين الجوّالين يتنقلون بصحبة نساء وأطفال، ما عـــدا بــولس وصديقه برنابا: "أما لنا الحق ان نستصحب امرأة مؤمنة (حرفيا امرأة أخت) كسائر الرسل وإخوة الرب وكيفا؟" (١ قورنتس٩: ٥). وبحسب الرسائل الرعائية، يتم الاختيار للخدمات الأخرى من بين الأزواج الصالحين وأرباب العوائل (١ طيموتاوس ٢:٣-٥). ومهما كان رأينا بشأن "عداء" بولس للنساء، فهو بالتالي أكثر انفتاحا من

زملائه في فلسطين، لأنه يُبلّغ تحياتــه مــرارا، في رسائله، الى معاونات له؛ وقراءة نص روميـــة ١٦ هـو مثل رائع على ذلك. انـه يسمّيهن، سـواء لوحدهن (مثل فيبة وهي "شماسة"، رومية ١:١٦ -٣)، ام في نطاق اسرة (مثل برسقة التي ذكرت قبل زوجها أقيلا، رومية ٣:١٦؛ أنظر أعمال الرســـل ۲:۱۸ و ۲۲). ونتساءل: ماذا كانت يا ترى مسؤولياتهن؟ من المحتمل ان تكون الاستقبال، ولكن أيضاً، التعليم كما هيى الحال مع برسقة، أو الاضطلاع بالصلاة الليتورجية. وبالعكس، لقد ورد في الرسائل الرعائية -بعد موت بولس- مــا يشير إلى بعض الاحتكار الذكوري (١ طيموتاوس ١:١١-٥١). وقد يكون ذلك في اصل اضافة عبارة ١ قـورنتس ٢٤:١٤ ٣٥-٥٥: "ولتصـمت النساء في الجماعات!"؛ بينما كان بولس قد سبق أن قال بإن المرأة تستطيع ان تصلى وتتنبأ بصوت عال في هذه الجماعة (١ قورنتس ١١: ٥).

#### نارىخ ىنواصل

يجب ان نتجنب احاطة بدايات الكنيسة بهالة من المثالية، كما كان يطيب للوقا ان يفعل عادة. فقد حدثت توترات حضارية ودينية بين المسيحيين من أصل يهودي، وبين المسيحيين من أصل وثني، وكان هناك كثير من المشاكل لم تجد لها حلاً فورياً. ومن الواضح ان يسوع لم يسلم لبطرس كنيسة جاهزة "مع مفاتيحها"، وبضمنها كل المؤسسات التي نعرفها اليوم. فلقد نشات وتبلورت وتطورت هذه الخدمات من خلال الاحتياجات التي استجدّت شيئا فشيئا، ولدعم الكرازة التبشيرية، وتثقيف المعمدين وتنظيم الجماعات. ومن شأن روح الإبداع الذي اتسمت به الكنائس الاولى ان يحثنا لنبقي منفتحين على حاجات الأزمنة الحاضرة وعلاماتها.





### الافخارستيات الاولى



جدارية العشاء الاخير من عمل ليوناردو دافنشي (١٥٠٦-١٥٠٩)

"وكانوا يواظبون على تعليم الرسل والمشاركة وكسر الخبر والصلوات" (اعمال الرسسل ٢: ٤٢). لقدد احتفلات الجماعات المسيحية دوماً بالافخارستيا؛ ومع ذلك يعكس العهد الجديد صيغا مختلفة للافخارستيا، وطروحات لاهوتية مختلفة عنها.

عن العشاء الأخير لم يرد في احد الاناجيل الازائية، بـل في ١ قــورنتس ١١ (آ ٢٣-٢٦). وبسبب الانقسامات التي كانت تفصل بين الاغنياء والفقراء في هذه الكنيسة، ابان "عشاء الرب"، كان على بولس أن يذكّرهم ما هو عشاء الوحدة هذا: إنه يذكّرهم "بالتقليد" الذي تسلّمه هو ذاتــه في دمشق (نحو عام ٣٦-٠٤)، وكيف نقله لهم عندما أسس كنيسة قورنتس عام ٩٤(١).

وتنتمي الروايات الأربع لحدث تأسيس الافخارستيا إلى تقليدين: فروايتا بولس ولوقا (٢٠-١٩:٢٢) تنتميان الى تقليد من أصل هيلليني (في إنطاكية)، أما رواية مستى (٢٠:٢٦-٢٩) ومرقس (٢٠:٢٦-٢٥)، فتعكسان أصلا يهوديا (في أورشليم). ويبدو التقليد الأول أكثر قرباً من العشاء الفصحي اليهودي: فلوقا يذكر كأس الخمر الاولى، قبل التأسيس ذاته، والتي يُحتمل الها جرت في هاية العشاء. وبحسب بولس ولوقا تكون ذبيحة يسوع هي "العهد الجديد"؛ وهذا العشاء هو "من أجلكم"؛ ويجب أن يُصنع مُحددًا "لدكرى" يسوع، هذا النبي الذي يموت شهيداً.

اما لدى متى ومرقس، فيتحرر التقليد من العشاء الفصحي اليهودي. ذلك ان كلام يسوع "دمي للعهد"، يرجع الى رتبة العهد الأول، في سيناء (خروج ٢٤:٨). وهذه الأوامر تجعل من الرواية ما يشبه "الصيغة" الثابتة، وتعكس ممارسة

(١) من المفيد جدا الرجوع إلى الملف ٢: الافخارستيا.

قد تم مسبقا تثبيتها جيدا. وهذه النصوص الأربعة مبنية حول أربعة أفعال مهمة: "أخذ، بارك (أو شكر)، كسر، أعطى". تلك هي المراحل الأربع الاساسية في رتبة القداس حتى اليوم.

#### نقليد يوحنا

لا يروي الإنجيل الرابع رواية التأسيس، الا انه يعوض عنها، أثناء العشاء، برواية غسل الأرجل. مع العلم بان يوحنا هو الذي تعمق، أكثر من الكل، في معنى الافخارستيا. وليس ذلك فقط لكونه اشار اليها، ابان موت يسوع حسب (سيل الماء والدم من جنبه، انما هـو إشارة إلى العماذ والافخارستيا: ١٩:٤٣)، بل أيضا ولا سيما بسبب الخطاب الطويل عـن خبز الحياة (٢:٢٦ بسبب الخطاب الطويل عـن خبز الحياة (٢:٢٠ و٥)، والذي تلا اعجوبة الخبـزات (٢:١-٥١)، حيث نجد ثلاثة من الأفعال الأربعة: "أخذ يسوع الارغفة وشكر ثم وزع منها على الآكلين...".

ان "خبز الحياة" هو كلام يسوع الذي يغذي المؤمنين (٢٥٦)؛ وهو، بعكس من الصحراء، يعطيهم الحياة والقيامة (٢٠٤). وهذا الخبز هو بالتالي شخصه، "كلمة الله التي صارت (لحما) بشرا" (٢٥). اما نماية الخطاب فتشير الى الافخارستيا بطريقة واقعية جدا: فلكي نحصل على الحياة، يجب ان نأكل حسد ابن الإنسان ونشرب دمه (٢٥٥-٥٥). "جسد (لحم) ودم"! ذلك هو شخص يسوع بكليته، حسب التعبير البيبلي (متى شخص يسوع بكليته، حسب التعبير البيبلي (متى الخبز والخمر أثناء العشاء الأخير، وهما يعلنان عن الجسد والدم المفصولين على الصليب. وهكذا يقود الخبز والخمر المؤمنين الى موت المسيح وقيامته؛ وهذا ما يجعلهم "يثبتون فيه" (٢٥٥).

#### في بداية القرن الثاني

أقدم صلاة أفخارستية نعرفها، كانت متداولة في كنائس فلسطين وسورية: فلقد وردت في "تعليم الإثني عشر" رسولا، وباللغة اليونانية: ديداكيه (انظر ادناه: ورقة العمل "الافخارستيا في القرن الثاني"). الها تتبع نص لوقا بوضوح: كأس اولى، فعل شكر على الخبز، ثم كأس ثانية بعد العشاء. وبُعيد ذلك بقليل، يضيف المؤلف المجهول لهذا الارشاد الموجه الى رؤساء الجماعات: "اجتمعوا لهار أحد الرب. واكسروا الخبز وقدموا الشكر بعد أن تكونوا قد اعترفتم بخطاياكم، كي تكون تقدمتكم نقية. من كان في نزاع مع رفيقه، عليه أن يتصالح معه قبل أن يلتحق بكم، لئلا تتدنس ذبيحتكم" (١:١٤).

وفي منتصف القرن الثاني، وصف يوستينس الافخارستيا المحتفل بها في جماعات روما: كان لها، منذ ذلك الحين، البنية التي نعرفها اليوم (انظر النص في ورقة العمل المذكورة). وهناك اشارة الي الأهمية المعطاة لجمع الهبات العينية للفقراء والغرباء: ومن هنا جاءت التبسة. كما ان ضرورة استذكار آلام يسوع وقيامته تبقى دائمكأ ملحّة: فالمصالحة والاهتمام بالفقراء يوجزان المعنى من حياة يسوع برمتها ومن موته. ولكن الرجاء أيضاً يبقى دائماً في غاية الاهمية: "تعلنون موت الرب الى أن يأيي". وهذا الجيء، حسب سفر واقف على الباب اقرعه، فإن سمع أحد صوبي وفتح الباب، دخلت إليه وتعشيت معه وتعشيي استيفان اولارد معی" (رؤیا ۲۰:۳).

يعتقد معظم علماء الكتاب المقدس اليوم أن الرسائل الثالث لطيموتاوس وطيطس، وتسمى الرسائل "الرعائية"، هي لاحقة للحقبة الرسولية ولبولس نفسه. لذا يُحدَّد تاريخها ما بين نهاية القرن الأول وبداية القرن الثاني. ومن بين الأسباب العديدة التي ترجّع عدم نسبتها إلى بولس، هو أننا نلاحظ، بنحو خاص، أن فيها مفردات متميزة واهتمامات بعاصة وطروحات لاهوتية، وكلها غائبة عن رسائل بولس. ومهما يكن من أمر، فمن المعترف به، هو مؤلّف لوقا.

نقترح هنا قراءة حاصة للرسالة الأولى إلى طيموتاوس، متوخّين البحث فيها عن معطيات تتعلق بالكنائس التي وجّه إليها أحد خلفاء بولس هذه الرسائل. ومن المحتمل ان تكون الكنائس المذكورة في ٢ طيموتاوس ١١٠٣: إنطاكية بسيذية، وأيقونية ولسترة هي الكنائس المقصودة؟ على أي حال، نعرف من سفر أعمال الرسل أن بولس كان قد عين شيوخا، أي قسسا، في هذه المدن بالذات (أعمال الرسل أي قسسا،

#### هموم رئيسة

عند قراءة الرسالة الاولى الى طيموتاوس، سوف تعجبون من تكرار عبارات مميزة: "التعليم السليم"، مقابل الحكايات والثرثرات الفارغة او المشحونة بالكفر؛ وعبارات "التقوى" و"الأعمال الجميلة او الصالحة". لاحظوا الاهتمام المزدوج لدى المؤلف: الإيمان المستقيم، وحسن التنظيم. واهتماماته تقوم في أن يُعلِّم ويقوم كل إنحراف في التعليم والآداب، وبالاخص أن يبين الجماعات باقامة منشطين مؤهلين. فلم يعد الآن وقت التأسيس، بل هو بالأحرى وقت التنظيم الضروري للديمومة ونقل "وديعة الإيمان" بأمانة الى الأجيال الجديدة.

#### ثلاث وظائف أساسية

لنتابع عن كثب النصوص التي تتحدث عن الخِدَم:

- الأسقف: (۱ طيموتاوس٣: ۱-٧ طيطس ١: ٧-٩)،
- الشيوخ: (١ طيموتاوس ٥: ١٧-٢٥ وطيطس ١: ٥-٦)،
  - Ilmalami: (1 duagilemi: ۸- ۱۳).

#### ١) بخصوص المرشحين للخدمة:

ما هي الصفات المطلوبة؟

أية صفة هي الاكثر اهمية؟

من هو الذي تقع عليه عملية التمييز؟

□ هل ثمة مهام محددة لكل من الخِدَم الثلاث؟ هل في هذه الوظائف درجات؟ هل ترون اختلافات بين الوظائف الخاصة بالأسقف وتلك التي تخص الشيوخ؟ ومع ذلك، انتبهوا الى أن الأسقف هو دائما بصيغة الجمع؛ أفلا يكون الأسقف هو المتقدم في فريق الشيوخ؟

ما هو الوضع الزوجي لهؤلاء الخدّام؟ ما هو الرأي بشأن انتماء النساء إلى هذه الوظائف الثلاث؟ هــل الطريق مسدود كليا؟ وإذا كان الجواب بنعم، فلماذا؟ ٢) يجب أن نشير إلى ما ورد بشان وضع الأيدي (١ طيموتاوس ٤: ٤١؛ ٥: ٢٢ و٢ طيموتاوس ١: ٢) هل المسألة والخلافة الرسولية (٢ طيموثاوس ٢: ٢). هل المسألة تتعلق برسامة أم بخلافة وتسليم سلطات؟ وكيف كانوا يمارسون سلطتهم؟

□ ماذا يُعرف عن التنصيب او التكريس الذي يخص هؤلاء الحدّام؟ هل المقصود رسامة منذ ذلك الحين، او تسليم السلطة؟ وكيف يمارسون سلطتهم؟

(٣) وفي الختام لنحاول القيام بحصيلة مقتضبة. أية رؤية للكنيسة من وراء هذه الرسائل الرعائية؟ ما هي نقاطها القوية؟ وما هي نقاطها الضعيفة؟ ما علاقة هذه الرؤية مع خبرة بولس ذاها؟

هموم المؤلف الرئيسة، هل تبدو لكم، اليوم، مـن
 الأولويات للجماعات التي تعرفونها؟

#### الديداكيـه

تعليم الرب اللدي نقله الرسل الاثنا عشر الى الشعوب". هو بمثابة كراس في متناول المبشر، وقد كتب في بداية القرن الثاني في سورية. انه يتضمن تعليماً في الآداب وتعليمات ليتورجية ورعائية. وهذه مقتطفات من أقدم صلاة أفخارستية معروفة.

- 🗖 "في ما يتعلق بالافخارستيا، اشكروا هكذا.
- □ على الكأس اولا: نحمدك يا أبانا من اجل كرمة داود خادمك المقدسة، والتي عرّفتنا بها بيسوع خادمك لك المجد مدى الاجيال!
- □ ومن ثم على الخبز المكسور: نشكرك يا أبانا من اجل الحياة والمعرفة التي عرّفتنا بهما بيسوع خادمك لك المجد مدى الاجيال!
- □ كما ان هذا الخبز المكسور كان منثوراً اولا على الجبال وجُمع من ثم ليصبح واحداً، هكذا لتُجمع كنيستك من أقاصي الارض في ملكوتك! لأن لك المحد والقوة بيسوع المسيح مدى الاجيال! (...)
- □ "بعد أن تكونوا قد شبعتم اشكروا هكذا: نحمدك يا أبانا القدوس، من أجل اسمك المقدس الذي جعلته يسكن في قلوبنا، ومن أجل المعرفة والإيمان والخلود التي عرّفتنا بما بيسوع خادمك المجد لك مدى الأجيال. آمين!
- انك أنت أيها السيد الكلي القدرة الذي خلقت المسكونة من أجل مجد اسمك. ومنحت البشر، بالفرح، الطعام والشراب لكي يحمدوك. اما نحن، فلقد انعمت علينا بطعام وشراب روحيين، وبالحياة الابدية بيسوع خادمك. وفوق كل شيء نحمدك لأنك قوي لك المجد مدى الاجيال. آمين!
- ا أذكر ايها الرب، كنيستك كي تحفظها من كل شر وتجعلها كاملة في حبك. إجمع من الرياح الأربع هذه الكنيسة التي قدّستها، في ملكوتك الذي أعددته لها، لان لك القوة والمجد مدى الاجيال. آمين!

لتأت النعمة ولْيزُلْ هذا العالم. آمين! أوشعنا لإله داود! من كان قديساً فلْيُقبِلْ! ومن لم يكن، فليَتُبْ ويغيّر قلبه! مارانا تا! امين!"

(دیداکیه ۹-۱۰)

- لمن تتوجه هذه الصلاة؟ ما هي الالقاب المعطاة للآب وليسوع؟
- لاحظوا أن كلمة "PAÏS" باليونانية تعني في الوقت نفسه "الخادم" و"الابن".
  - لأجل أية نعم من الله نؤدي الشكر؟ ما هي هوية المسيحيين؟
    - أي رجاء يتم التعبير عنه؟
- بخصوص "مارانا تا"! انظر ۱ قورنتس ۱٦: ۲۲ ورؤیا
   ۲۲: ۲۰: ۲).

#### يوسٺينوس

لاحقاً، في حوالي منتصف القرن الثاني، يوجه يوستينس من روما الى الإمبراطور انطونين (١٣٨ – ١٦١) دفاعً عن المسيحيين، وفيه يحكي كيف يقومون بعبادتهم. ومن المفيد جدا أن نقارن هذا الوصف مع الافخارستيا التي نقوم كما اليوم.

□ "في اليوم المدعو يوم الشمس (الأحد) يجتمع في مكان واحد سكان المدينة أو الريف، وتقرأ مذكرات الرسل وكتب الأنبياء بقدر ما يتسع الوقت. وعندما ينتهي القارئ، يوجه المترئس موعظة ينبه فيها الحضور ويحفهم على الاقتداء بتلك التعاليم الجميلة.

بعد ذلك نقف ونرفع جميعا صلوات بصوت عال. وفي نهايتها يُقدَّم خبز و خمر وماء كما أسلفنا، فيرفع المترئس الى السماء، بحرارة، الصلوات "وافخارستيات" (افعال شكر) بقدر ما يستطيع، ويجيب الشعب كله قائلاً آمين.

ويجري من ثم توزيع واقتسام "الافخارستيات" على الحاضرين واحدا واحدا، وترسل حصة الغائبين بواسطة الشمامسة. والأغنياء الراغبون في العطاء يجودون، بحريتهم، كلَّ بما يشاء. وما يُجمع، يُسلَّم الى المترئس فيوزعها على الأيتام والأرامل والمرضى والمعوزين والمسجونين والضيوف الغباء...

ونجتمع كلنا يوم الشمس، لانه اليوم الأول الذي فيه خلق الله العالم، حين أخرج المادة من الظلمات، ولأن في هذا اليوم نفسه قام يسوع المسيح مخلصنا من بين رالأموات" (يوستينس، الدفاع الاول، ٦٧).





#### الكنيسة، جسد المسيح وعروسه

نقترح عليكم عملاً حول لاهوت الكنيسة (الايكليزيولوجيا) الذي يُعبَّر عنه في الرسالتين الى قولسي وافسس أن فهما تحتويان على فكر بولس الذي يحتمل انه يرقى الى تلاميذه (في نحو السنوات ٧٠-٨٠)، وقد لعب دوراً كبيرًا في اللاهوت المسيحي.

#### لغة غنية جدا

في هاتين الرسالتين، لم تعد لفظة "كنيسة" تعني جماعة محلية، كما هي الحال على الدوام تقريبا مع رسائل بولس (ما عدا قولسي ٤:٥١-١٦)، وانما تعني مجموعة الكنائس (قولسي ١٠١٠)، ٢٤؛ افسس ٢١٠١، ٢٠؛ ١٠١٠ وانما وست مرات في ٢٣٠-٣٢). وجسد المسيح (قولسي ١٠٨١، ٢٢، ٢٤؛ ١٩:٢؛ ١٩:٣) لم يعد يعني جسد يسوع الطبيعي، وانما جسده الرمزي. وخلافا لما جاء في ١ قورنتس ١٢، حيث يشكّل المسيحيون كلهم جسد المسيح (٢٧:١٢)، راحت الرسالتان إلى قولسي وافسس تميزان الرأس عن باقى الجسم: فمن المسيح تتلقى الكنيسة الحياة والنموّ.

وصورة العروس الكتابية تسترجع الموضوع النبوي عن اسرائيل بصفته عروس الله في العهد: ولا سيما في افسس : ٢١-٣٣. فالكنيسة، منذئذ، تُقدَّم بصفتها هدف حياة المسيح وموته (٢٥:٥)؛ وفي المركز من مخطط الله برمته نجد حب المسيح الزوجي لعروسه (افسس ٢:٢١-٣٣؛ وذلك هو تمام العهد.

وتشدد الرسالة إلى الافسسيين بشكل خاص على قداسة الكنيسة، بفضل حب المسيح لها (افسس٥: ٢٦- ٢٧). وهي تتطابق مع ملكوت الابن الذي سبق المسيحيون ودخلوا فيه (قولسي١٣: ١٣). ففيها أُقيموا مسبقا (قولسي٢: ٢١) وصعدوا إلى السموات (افسس٢: ٦). ومن هنا كان الهتاف وكانت المجدلة المدهشة في افسس٣: ١٦: "لله المجد في الكنيسة، وبيسوع المسيح!".

#### تساؤلات لدينا

يتضمن لاهوت الكنيسة هذا ثروات، ولكن ايضا ضعفا. لننظر اولاً الى الثروات. فالكنيسة، بادئ بدء، هي مشخَّصة. لم تعد لها تلك البرودة المغفلة التي لمؤسسة ما، وانما وجه عروس المسيح البهيج: فلما كان المسيح قد بذل ذاته، بحب، من اجلها، فكيف يمكننا ألا نفعل نحن ايضا كذلك، وبكل سخاء؟ كانت جاندارك تقول لقضاها: "في رأيي ان يسوع المسيح والكنيسة حقيقة واحدة!".

ومن ثم، فان قداسة الكنيسة تمكّن المسيحيين من تجاوز كثير من المحن كلهم يعرفون الهم خطأة، إلا ان الكنيسة تبقى وحدها مقدسة. فاية كانت الشكوك والاخفاقات، وبالاخص تلك التي يسببها المال والسلطة، نستمر في القول: "اومن بكنيسة واحدة، مقدسة...".

إلا ان لهذا اللاهوت حدود ايضا، لا بل تردداته ايضا. وان بوسع التشديد على قداسة الكنيسة ان يصبح ضعفا سيما إذا استُخدم لتغطية اخطاء لا تُنكر وتتطلب بالتالي إصلاحات. ذلك ان للاوهام وقتا قصيرًا، بينما الخيبات يمكنها ان تكون قاسية. فضلاً عن ان الكنيسة، إذا كانت، بشكل اساسي، عروسًا لا عيب فيها للمسيح، فكيف يمكننا ان نتخيل تطهيرها من خلال إصلاحات؟ ان بوسع شكل من اشكال العنجهية ان يغطّي على تساؤلات وإعادات نظر. واخيرا، فان مثل هذه اللغة قد نجحت جيدا منذ اجيال، بحيث ان "الكنيسة" نقصد كما عفويا الكنيسة الجامعة، وليس الكنيسة المحلية، وهي المكان الوحيد الذي فيه يعيش كل معمذ حياته المسيحية. فأنْ نضع الكنيسة في المركز من تاريخ الخلاص، فسنتعرض إلى تناسي الفرق بينها وبين ملكوت الله؛ ذلك ان ملكوت الله وحده يبقى غاية المبشر، وبضمنهم اولئك الذين لا يشتركون في الايمان المسيحي.

<sup>(</sup>١) هذا الخط الفكري يستلهم كتاب ريموند براون: الكنيسة التي ورثناها عن الرسل/ الفصل الثالث (رقم ٧ في سلسلة ابحاث \_\_\_\_\_كتابية، دار بيبليا ٢٠٠٥)



# منشورات م. د. ك

#### • قراءة في الهد القديم / مدخل

الجزء الثانى: من الجلاء الى يسوع تعريب: الاب بيوس عفاص

منشورات مركز الدراسات الكتابية / الموصل ٢٠٠٣

كان الجزء الاول بعنوان "قبل الجلاء" قد غطّي اسفار التوراة والاسفار التاريخيــة وعددا من اسفار الانبياء (اشعيا، ارميا، حزقيال، هوشع، عاموس)، ساعيا الى ادخالنا في قلب مغامرة شعب الله في مسيرته نحو اكتشاف يهوه الذي حرره إذ اخرجه من مصـــر العبودية، وكأن الخروج خلقة جديدة!

صدر هذا الكتاب بالفرنسية عام ١٩٩٤ عن "الخدمة البيبلية: انجيل وحياة" (باريس) التي تصدر عنها ايضا "ملفات الكتاب المقدس". وعمد مركز الدراسات الكتابية في الموصل الى تعريبه ونشره بطريقة الاستنساخ.

اما الجزء الثابي من هذه القراءة، فقد ظهر بالفرنسية عام ١٩٩٥، ونُقلت ملفاته الثمانية (٩-١٦) الى العربية على مـــدار الســـنة الدراسية (٢٠٠٢–٢٠٠٣) بشكل كراريس ضمها كتاب (٢٧٢ ص) أنجز في ١٠ حزيران ٢٠٠٣ (سعر النسخة: ١٢٥٠ دينارا).

وهذا الجزء الثابى تناول ملفه التاسع التقليد الكهنوبي الذي كان وراء نصوص توراتية تبلورت ابان الجلاء وما بعده، سيما وان العودة من الجلاء (٣٩٥ ق. م.) شدّدت على مفهوم الخلقة من جديد عبر هذا "الخروج" الجديد! فكانت لنا نصوص اشعيا الثابي وانبياء ما بعـــد الجلاء (اشعيا الثالث، زكريا، ملاخي). وفيما تناولت الملفات اللاحقة الاسفار الحكمية (الامثال، نشيد الاناشيد، ايوب)، وصولا الى اسفار القرن الرابع والثالث (عزرا، نحميا، الاخبار، يونان، راعوت)، تناول الملفان الاخيران (١٥ و١٦) اسفارا كُتبت بعضها باليونانية في اجواء احتكاك اليهود بالحضارة اليونانية (الجامعة، ابن سيراخ، طوبيا، الحكمة)، وكانت الخاتمة مع اسفار (المكابيين، دانيال، يهوديت، استير).

ويطيب لمركز الدراسات الكتابية ان يعلن عزمه على طبع هذين الجزئين من "قراءة في العهد القديم"، بشكل انيق وغلاف بـــالالوان، سيظهران في سلسلة "ابحاث كتابية" (وسيتخذان الرقم ٣ و ٤ منها، بعد "قراءة مجددة في العهد الجديد" و"يسوع الذي من الناصرة").

كما يسر م. د. ك. ان يزف البشرى عن انجاز تعريب جزئين آخرين بعنوان "قراءة في العهد الجديد" صدرا عن "الخدمة البيبلية" ذاتما وسوف يتخذان مكالهما في "السلسلة" تحت الرقم ٥ و٦. واخذت تبتسم منذ الآن فكرة جمع هذه الاجزاء الاربعة في "صندوق" انيق لتصبح هذه القراءة في العهدين القديم والجديد بمثابة رفيق للمؤمن ودليل له في اكتشاف كلمة الله في الكتاب المقدس والاصغاء اليها...

#### اللهوف المسيدي والانسان المعاصر (اربعة اجزاء)...

تأليف: المطران سليم بسترس

منشورات المكتبة البولسية، جونيه - لبنان

ظهر هذا الكتاب، باجزائه الاربعة، في سلسلة "الفكر المسيحي بين الامس واليوم" التي تتناول مختلف اوجه الايمان المسيحي وتفســرها بما يتلاءم ومقتضيات العصر...

وكتب مؤلفه في مقدمة الطبعة الاولى (١٩٨٤) من الجزء الاول ان "التحديات التي يجابمها الدين المسيحي اليوم، إنّ من قبل الفلسفات الملحدة التي ترفض وجود الله، وإنّ من قبل الاديان الاخرى التي يحسب كل منها ذاته الّدين القويم، وإنْ من قبّل ما أحرزه العلم في ميـــادين العلم والتقنية، تحتّم علينا العودة الى الاسس التي بُني عليها ايمانناً، للتأكد من قوة ثباتما ومدى ملاءمتها للانسان المعاصر".

وهكذا شاء الاب (المطران) سليم بستوس ان يقدم في هذه الاجزاء الاربعة (اكثر من ٢٠٠٠ ص)، عرضا شاملا لعقائــــــــ الايمـــــان، باسلوب يستسيغه قارئ اليوم، اعتمد فيه تصميم "قانون الايمان"، وتوزعت محاوره على اربعة اجزاء (تباع مجتمعة بـ • • • ٥ دينار فقط):

- ♦ الجزء الاول: الله الخالق الشر والخطيئة الاصلية يسوع المسيح (ط ٢ ١٩٨٩، ٢٤٠ ص)
  - ♦ الجزء الثانى: الثالوث الاقدس النعمة والتأله الكنيسة (ط ٢ ١٩٨٩، ٢٧٦ ص)
    - ♦ الجزء الثالث: الاسرار الحياة الابدية (ط ٢ ١٩٨٩، ٣٧٦ ص)
    - ♦ الجزء الرابع: مريم العذراء ام ربنا يسوع المسيح (ط ١ ١٩٩٣، ١٣٢ ص)

#### كنب الاب هنري بولاد

الاب هنري بولاد اليسوعي خدم في مصر حيث القي محاضرات كثيرة قيمة في قضايا الايمان والعلم والحياة والحب والوجود...

ومن المحاضرات ما جمع ليشكل كتابا، سواء بالفرنسية ام بالعربية، الى جانب تسجيلات لمحاضراته...

من الكتب المطبوعة التي وصلتنا، عمد م. د. ك. الى استنساخها ونشرها باسعار مدعومة. وسبق ان قدّمت "الملفات" عرضا للكتابين الاولين، على امل ان تُقدّم الكتب الاخرى، وكلها جديرة بان تُقرأ وتُعاد قراءها!

- ١- ابعاد الحب (في سلسلة "الايمان والحياة" / ٩) دار العالم العربي، القاهرة ١٩٨٩، ١٩٨٨ ص (٧٥٠ دينارا)
  - ٧- الانسان والكون والتطور، بين العلم والدين دار المشرق، بيروت ٢٠٠٠، ٣٤٤ ص (٢٠٠٠ دينار)
    - ٣- اله المستحيل، دار المشرق بيروت / ط ٢ ١٩٩٦، ٧٢ ص (٤٠٠ دينار)
    - ٤- هدف الحياة ومعناها، دار المشرق بيروت / ط ٢٠٠٢، ٩٦ ص (٥٠٠ دينار)
    - ٥- الانسان وسر الوجود، دار المشرق بيروت / ط ٢ ٢٠٠٢، ١٦٠ ص (٧٥٠ دينارا)
    - ٣- الانسان وسر الزمن، دار المشرق بيروت / ط ١ ١٩٩٦، ١٩٢ ص (١٠٠٠ دينار)

#### LES DOSSIERS DE LA BIBLE

#### Centre d'Etudes Bibliques

Eglise Mar Thomas, Mossoul - IRAK

**Eglises des Commencements** Octobre 2003 No. 14: 4ème Année

#### ملفات الكتاب المقدس

كراريس معربة عن الفرنسية تصدر عن مركز الدراسات الكتابية (الموصل/العراق)

#### ظکر منکا:

الحديث عن القيامة
 الاب بيوس عفاص
 (Mars 1989)

(۱۹۵۱ ۱۹۶۶) سيون ۱۹۹۰ ۲. الافخارستيا الاب بيوس عفاص (Janvior 1992) ك ۲۰۰۰ القيل واليشاع ۳. ايليا واليشاع

" م. جرجس القس موسى (Novembre 1993) ك ٢٠٠١

الاب بطرس موشي الاب بطرس موشي الاب بطرس موشي (Janvior 1996) نيسان ٢٠٠١ ٥. ما وراء الموت الاب به سرعفاص

ه . ما وراء الموت الاب بيوس عفاص (Septembre 1994) تموز ۲۰۰۱

﴾. عجائب يسوع الاب جبرائيل شمامي

الاب جبراتيل سمامي (Janvior 1993) ١٠٠١ (الله تعلق المجيل متى الاب فرنسيس شير (Septembre 1994) ك ٢٠٠٢ ٢٥ اعمال الرسل الاب يوحنا عيسى

(Septembre 1993) نيسان ۲۰۰۲ ۹. قراءة في مؤلف لوقا

الآب بيوس عفاص (Septembre 1985) تموز ۲۰۰۲

(Septembre 1985) عور ۲۰۰۱ النبي م. خرجس القس موسى (Juin 1996) ۲۰۰۲ اناجيل الطفولة ۱۲. اناجيل الطفولة الاب بيوس عفاص (Janvier 1996) ۲۰۰۳ دارس دارس

ر القديس بولس ۱۲ القديس بولس الدكتور يوسف قوزي نيسان ۲۰۰۳

١٣. سفريونان م. جرجس القس موسى 1 ٤. كنائس البدايات تموز ۲۰۰۳

ت ۲۰۰۳ الاب جبرائيل شمامي

#### سيظعر

- انجيل مرقس
- سفر المزامير

#### كيفء نكتب الانجيل لعصرنا...

بعد هذه المسيرة، لم يعد بالامكان ان تخطر هذه الفكرة الساذجة ببالنا: أنَّ الرسل سمعوا يسوع ودوّنوا اقواله واعماله، وبعد العنصرة تأبّطوا الاناجيل واخذوا يبشرون بما فيّ العالمُ...!! والواقع هُو انْ يسوع جمع تلاميذه وانشأ كنيسته.. فهي موجودة قبلُ الاناجيلُ، وهي التي كوّنت الاناجيل.

لقد سلكنا هذه المسيرة، لانها تطابق الواقع. ولكن هناك نتيجة هامة، بالنسبة الينا اليوم، تُستَخلص مما نقوله.

لو كان لدينا صور وتسجيلات عن يسوع، لألزمنا بتكرار اقواله واتخاذه مثالاً نقلُّده. اما اذا كان يسوع الذي يصوّره لنا العهد الجُدّيد قد اكتشفَته، شيئاً فشيئاً، جماعات من المسيحيين، عبر حياهُّم وتفكيرهم، فنحن بازاء مستقبل يُفتَح امامنا. وعلـــي جماعاتنا ان تواصل عمل اكتشاف يسوع هذا، عبر حياتنا واسئلتنا. ان حياة كنائسنا الحالية ووجه القائم من بين الاموات الذي تبرّزه في العالم.. تلك هي الاناجيل التي نكتبها اليوم.

الرسالة الى اهل افسس، من بين نصوص اخرى كثيرة، تذكّرنا بعمل الجماعات المسيحية: بناء جسد المسيح الى ان يبلغ قامته الكاملة. لقد زوّد الرب الممجّد كنيسته بما تحتاج اليه من اجل هذا العمل: الروح القدس ومختلف الخدمات، هي الهدايا التي قدّمها لها. فعلى المسيحيين ان "يَلِدوا" المسيح في العالم (رؤيا ١:١٦-٣، يوَّحنا ١:١٦-٢٣). وحياهم -وقد عبرت عنها مؤلفاتِ كثيرة، من الصلوات الشخصية او الطقسية الى الشهادات التي لا تُحصى - هي فعلا "انجيل القرن العشرين".

لكن هناك فرقاً اساسياً بين هذه "الاناجيل" التي نحررها اليوم، وبين مؤلَّفات العهد الجديد. ذلك ان هذه المؤلفات أقِرَّ بما بصفتها كلمة الله وقاعدة ايمان المسيحيين في جميع الازمنة والبلدان. لقد أُختُتِم بما الوحي، وقال لنا الله كل شيء في ابنه. اما "اناجيلنا"، فلا تضيف عليها شيئا، وانما تعبر فقط عن الطريقة التي تدوّي بما البشرى الاصلية، في ناحية من العالم، وفي جيل من الاجيال. فليست هي شاملة، اذن، ولا قيمة لها الا بقدر ما تؤدي الصوت الذي تؤديه المؤلفات الاولى، علما بالها تسعى الى جعل نَعْمها ينسجم مع الايام التي نعيشها.

وهكذا، فالمسيحيون ليسوا ملزمين بتقليد "مثال"، دون ان يبادروا الى العمل، وانما هم مدعوون الى ان "يلدوا" المسيح في العالم، ويبتكروا لعالمنا –مع الامانة للبشرى الاولى– وجه القائم من بين الاموات.

الاب امطفان هربنتييه دليل الى قراءة الكتاب المقدس

دار المشرق-بيروت/١٩٨٣